............ -

AND WELLBEING

A Pastoral Letter

MOST REVEREND MICHAEL F. BURBIDGE
BISHOP OF ARLINGTON




THE DIVINE PHYSICIAN
and a

CHRISTIAN APPROACH ¢

MENTAL HEALTH
AND WELLBEING

A Pastoral Letter

MOST REVEREND MICHAEL F. BURBIDGE
BISHOP OF ARLINGTON

JANUARY 2026

CATHOLIC DIOCESE OF

ARLINGTON




Copyright © 2026 Catholic Diocese of Arlington.

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced, distributed or transmitted in any
form or by any means, including photocopying, recording, or other electronic or mechanical methods,
without the prior written permission of the copyright owner, except in the case of brief quotations
embodied in critical reviews and certain other noncommercial uses permitted by copyright law.

Scripture texts in this work are taken from New American Bible, revised edition © 2010, 1991, 1986,
1970 Confraternity of Christian Doctrine, Washington, D.C. and are used by permission of the
copyright owner. All Rights Reserved. No part of the New American Bible may be reproduced in any
form without permission in writing from the copyright owner.

Graphic design by Katherine Ahmann of Design Q Studio, LLC: designgstudio.com

Visit Amazon.com to obtain paperback copies of this work or visit the Diocese of Arlington at

arlingtondiocese.org for digital copies.

arlingtondiocese.org

The Divine Physician and a Christian Approach to Mental Health and Wellbeing: A Pastoral Letter
ISBN: 979-8-9945547-0-8



“May the God of peace himself sanctify

you wholly; and may your spirit and soul
and body be kept sound and blameless
at the coming of our Lord Jesus Christ.”

1 Thes 5:23



INTRODUCTION

To be Christian is to celebrate the coming into our midst of the Son of
God, Jesus Christ. The mystery of the incarnation, of God’s personal en-
trance into history, and the good news of Christ’s revelation which we call
the Gospel, changed everything. We have simply never been the same, for
ever since our Lord’s life, death, and resurrection and the beginning of the
Church’s mission, we have lived with an earnest hope for authentic and
everlasting happiness.

Even before the advent of Christ, and before our definitive knowledge
of God’s goodness and the possibility of heavenly peace, humanity knew
that all was not well. We knew that we needed a Savior. Aristotle observed
that every human person “pursues the good, or apparent good” in his
or her actions. We all strive for goodness, or what we think will bring us
happiness, but we also tend to confuse what is truly good with what only
appears to be good. The very fact that we have trouble distinguishing ob-
jective goods from objective evils was a sign to the ancients of our broken-
ness. This helps explain why Aristotle also spoke of hamartia, literally
meaning “to miss the mark,” to describe the basic tendency of the hu-
man person to fall short of perfection. In fact, the Gospels, in the original
Greek, speak of hamartia,” the modern word for which will be immedi-
ately recognizable: it is what we call sin, the rejection of God, the source
of all good. The negative effects of our separation from him so obviously
frustrate our natural desires for health, wellbeing, and lasting happiness.
We see that even before Christ’s in-
carnation, humanity recognized it

All of us . . . experience the
desire for God's grace, which
acts like a divine medicine
poured out as balm for our
anxieties, hurts, and wounds.

was “sick” and required divine in-
tervention if minds and hearts were
ever to be set right.

All of us experience the conse-
quences of original sin. All of us



experience the tendency to miss the mark and the sickness of mind and
heart that results from our fallen condition. And all of us, in one way
or another, experience crises that affect our mental health and wellbeing,
threatening our capacity to experience the happiness and peace which
God wishes for us. Fortunately, all of us (whether we realize it or not) also
experience the desire for God’s grace, which acts like a divine medicine
poured out as balm for our anxieties, hurts, and wounds.

As a priest and bishop, I have observed with increasing pastoral concern
the emergence of a broad crisis concerning mental health that is negative-
ly impacting Americans, and especially young people, in terms of their
spiritual, mental, emotional, and physical wellbeing. The intent of this
pastoral letter is therefore to offer encouragement and guidance, in light
of the teachings of Christ and the Gospel, to all who wish to confront and
overcome the modern world’s challenges to mental health and wellbeing.
In this pastoral letter, I offer my reflections on the proper place of coun-
seling in the Catholic life—when and in what manner we should make
use of it in our pursuit of that authentic happiness that is holiness.

OUR SAVIOR, THE DIVINE PHYSICIAN

The early Church recognized our Lord through his actions and words
as the Divine Physician, the healer and Savior for all persons. Jesus
Christ came to heal the wounds of humanity and restore us to health,
and in this way his coming was the true sign of hope which humanity

had so long sought.




In sacred Scripture, Christ observes, “Those who are well do not need
a physician, but the sick do” (Mt 9:12). Throughout the Gospels, we
see our Lord acting as a healer, revealing his authority over ailments af-
tecting mind, body, and soul. He heals paralytics, cures the blind and
deaf, restores health to lepers and the possessed, and even raises the
dead. This explains why the Church describes our Lord as “physician of
our souls and bodies” (CCC 1421) and why the sacramental life of the
Church continues to bring healing through the sacraments of reconcil-

iation and anointing of

The Church follows our Lord in the sick in Christ’s name.
emphasizing the primacy of spiritual Although physical heal-
bealing, the importance of faith in ings are naturally sought
God, and fidelity to bis commands as
the key for everlasting salvation.

by any who are sick, the
Church follows our
Lord in emphasizing the
primacy of spiritual heal-
ing, the importance of faith in God, and fidelity to his commands as the
key for everlasting salvation.

The Gospels repeatedly show that faith is essential for our health and
wellbeing in this life and the next. When Christ approaches two blind
men who cry out to be healed, he first asks “Do you believe that I can
do this?” When they affirm their belief, their eyes are opened (Mt 9:27-
29). When a contrite woman anoints the feet of Jesus, he declares: “Your
faith has saved you; go in peace” (Lk 7:50). When our Lord cures lepers,
and one returns in thanksgiving, he likewise assures him: “Your faith has
saved you” (Lk 17:19). Perhaps most famously, when a woman who had
been sick for 12 years desperately reaches out amidst a crowd and merely
touches Christ’s garment with faith, our Lord stops and addresses her
personally: “Daughter, your faith has saved you. Go in peace and be
cured of your affliction” (Mk 5:34).



In each instance, the Gospels encourage us to notice not so much the
miraculous cures our Lord grants, not simply the restoration of bodily,
physical, mental, or social health and wellbeing, but on a profound level
the fact that Christ affirms faith as the crucial factor—even in circum-
stances where such faithfulness seems in the eyes of the wider world to
be desperate, foolish, or even absurd. Faith and trust in God are shown
to be the keys to everlasting health and wellbeing for humanity, a fact
which should encourage each of us as we confront and overcome a
deepening crisis concerning our mental health and wellbeing in mod-
ern life. At the same time, we must be careful in recognizing that not
all who ask for healing are healed, either in the way they want or in the
timeframe for which they may hope.*> As we grow in faith, may we grow
in openness to God’s will for our good—even, and perhaps especially, in
ways that are challenging and uncertain from our limited perspectives.

THE MODERN WORLD, MENTAL HEALTH AND WELLBEING,
AND THE PURsUIT OF HAPPINESS

Each one of us is affected personally by the growing mental health cri-
sis unfolding in the modern world. The scale and scope of this crisis are
staggering. According to the National Alliance on Mental Illness, one in
five American adults experience mental health challenges each year.* For
one in 20 American adults, such illnesses are serious and prevent them
from working effectively or engaging in healthy relationships.’ Today,
more than 8.4 million Americans provide care to an adult struggling with
emotional or mental health issues, and these caregivers spend an average
of 32 hours per week providing care to their struggling loved ones.® Trou-
blingly, mental health issues have become so common that depression is
now the leading cause of disability worldwide.”

Despite the large number of people in our country suffering from poor
mental health, fewer than half pursue and receive treatment. Even those
actively secking treatment often delay getting help, with most people



waiting more than a decade after difficulties begin before they start coun-

seling.® Although the modern world promises autonomy, liberty, and the
right of all to pursue a kind of happiness, increasingly it seems to pro-
duce depression and hopelessness. As people of faith, Christians have a
particular responsibility to address the stigmas that prevent people from
seeking help and to remove barriers that keep so many stuck in patterns
of isolation and misery.

One of the chief concerns underlying the crisis of mental health issues in
our world today is an increase among all persons, and especially young
adults, suffering from loneliness. This was true prior to the appearance
of COVID-19 and has only continued to worsen. Children and young
adults in our country experience higher rates of loneliness and isolation
than any prior generation, with the majority of members of Generation
Z (born from 1997-2012) reporting that they felt lonely at least one or
two times per month during their childhood.” No doubt this is due to
many factors, including an overreliance on artificial and digital media as
methods of connection to others, albeit ones that fundamentally lack
the essential embodied qualities of genuine personal encounter. The so-
cial isolation that follows has detrimental results on physical and men-
tal health, which in turn leads to higher risks of unsafe behavior such as
substance abuse."” While the effect of this isolation is most pronounced
among teens and young adults, none of us is immune. A recent survey of
how Americans spend their time shows that over the last 20 years, we have




spent more time in isolation and less time connecting with our communi-
ties, friends, and even family members residing in the same home." We all
feel this disconnection in daily life, and because we are increasingly “alone

together,”**

we naturally risk depression and despair.

At times, we may even attempt to use our own wounds and brokenness

as a way to connect with others. We may become tempted to allow our
hurts to define us as we seck to identify ourselves. And although a de-
sire to find commonality in shared experiences is natural, when we define
ourselves by our illness or traumas, we can allow those sorrows to take on

a life of their own. We may create situations where our personal identity
becomes entangled with a diagnosis. We may label ourselves as tempera-
mentally depressive or scrupulous and

even come to identify with such labels 7% always should remember
as if they were unchangeable realities. 5, f7ue iden tity as a son or
Instead, we always should remember daughter of God. . . . having the
our true identity as a son or daughter privilege of bearing crosses that

may mysteriously contribute to
our sanctification and that of
our wider world.

of God, seeing ourselves as made in
his image and likeness and having the
privilege of bearing crosses that may
mysteriously contribute to our sancti-
fication and that of our wider world.

It is a simple fact that many of the challenges we experience today have
their roots in the breakdown of the family, a breakdown accelerated over
the past century by the progressive disintegration of sacramental marriage
as a cultural and social norm. Children first discover their inherent digni-
ty in the context of their family, and specifically through relationship with
their father and mother. The Church upholds marriage as a sacramental
reality not only for the sake of husband and witfe, but also for the sake of
children who have a right to their natural parents and the stability that
flows from faithful marital love.

10



Today, tragically, 40 percent of American children are born outside the
context of marriage." This basic social instability, coupled with the equal-
ly destabilizing presence of divorce, means that 35 percent of teenagers
today live without one of their biological parents in the home."* Conse-
quently, America’s culture of family instability often leads to emotion-
al instability and a diminished confidence in relationships. The Church
promotes the sanctity of marriage and the good of the family and its
members, and for this reason encourages all mothers, fathers, and chil-
dren, regardless of marital or family circumstances, to see themselves as
agents for the healing and restoration of our nation and our culture.

When we lack connection with others, we often lack a sense of purpose.
As human persons, we are naturally social and drawn to relationship
with others. This is why isolation often leads many young people to feel
a sense of drifting and meaninglessness. One recent report showed that
58 percent of young adults said that they experienced little or no purpose
or meaning in their lives over the previous month." Unsurprisingly, half
of the young adults surveyed reported that their lack of clear purpose in
their lives negatively affected their mental health.'

Hopelessness, in other words, has a direct impact on health. The terms
“diseases of despair” and “deaths of despair” relate to those who—when
faced with a sense that their personal, material, and social future is bleak—
engage in substance abuse or other forms of sometimes fatal self-harm."”
Despair has increased significantly over the past generation; it now ac-
counts for the fifth leading cause of death in our nation."

The promises of the modern world, including its assurance that we can
or should be liberated from any personal bond or human connection not
consciously and constantly chosen, turn out to be false. Fortunately, the
distinctively American pursuit of happiness can rightly orient us if we
understand this pursuit in the way America’s founders did, as a virtuous

happiness resulting from the health and wellbeing of body, mind, and

11



soul, with the nation and her people right-

Habbi
ly oriented to God as the author of our lives. P, P messdf o the" )
Our pursuit of happiness can quickly go astray na.tzon and for citizens
whenever it becomes disconnected from the 4/ike depends, first

Christian understanding of happiness as a fruit and foremost, on our
of faith and virtue. When we break free from  7elationship with God.
the falsehoods and trivialities of the modern

world, we can recover the knowledge our founders had: happiness for the
nation and for citizens alike depends, first and foremost, on our relation-

ship with God.

A CHRISTIAN UNDERSTANDING OF MENTAL HEALTH
AND HAPPINESS

When we speak of a Christian understanding of happiness and of mental
health and wellbeing, we are speaking about the genuine flourishing of
the human person. The difference between Catholic and secular views
of happiness and mental health is the difference between a “freedom for”
versus a “freedom from” mentality. The secular world takes a “freedom
from” approach—a freedom from anxieties, burdens, distress, and even
their symptoms. Certainly, these sorts of freedoms are desirable and im-

portant, but they are not ends in themselves. A Christian approach to




mental health, wellbeing, and the pursuit of happiness purposefully ad-
dresses and reduces problems, often through counseling, but also goes
deeper.”” The Christian “freedom for” perspective encourages us to rec-
ognize freedom as a gift meant for our holistic flourishing. The Christian
approach guides us to consider what God asks of us in our lives. When
we do this, we may move beyond anxiety or distress and any attempt to
manage ourselves, and embrace faith and trust in God who desires our
good and calls us toward an eternal happiness that will only ever be ex-
perienced imperfectly and incompletely in this life (1 Cor 13:12). When
we come to see by the light of God, we are given the grace to contemplate
the everlasting happiness and transcendence of heaven. In this way, we
may experience even in this life the abiding joy and peace that characterize
Christian men and women in every generation.

The joy and peace of Christian hap-

Tk joy ol peace of piness are truly distinct from secular

Christian happiness is notions, which are often fleeting re-

.. sponses to our daily circumstances.
truly distinct from secular p Y

notions, which are often
[fleeting responses to our
daily circumstances.

We may be happy when we hear our
favorite song, when a friend tells a
good joke, or when we enjoy a particu-
lar meal. This sort of happiness fades.
The Christian, by God’s grace, sees
beyond changing circumstances and temporal experiences to deeper and
more meaningful realities. In a recent address to missionary priests, Pope
Leo XIV offered remarks that could just as easily apply to all the faith-
ful. Truly all Christians are called to “radiate our personal experience of
friendship with Christ, which shines through in our way of living, in our
attitude, in our humanity, and in how we are capable of living out healthy
relationships.” When we choose faith and trust in God, especially amid
challenging and even overwhelming circumstances, we enjoy the joy and
peace of the Christian recognition that, just as we are not the authors of
our own lives, neither will we be the authors of our own lasting happiness.

13



How then do we pursue Christian happiness and mental health in a world

tull of sorrows? We must be willing to connect with others. We are made
for community and find purpose when given the chance to cultivate au-
thentic relationships with others and practice virtues like compassion. All
things that are devotional and holy are also healthy for the human psyche,
including the sacrament of reconciliation on a regular basis. Although
we all experience the effects of original and personal sin, we should not
imagine that everyone requires counseling. There are ordinary means of
happiness and sanctification in everyday life, in the form of friendships,
family relationships, and community building. Due to the structure of our
society, we must be more intentional than ever about our daily priorities,
especially including our prioritization of relationship with friends and
family. Encouraging research shows that positive social connections are
not only essential for mental health but also improve physical health and
life expectancy.®’ For some, this is relatively easy to pursue while for oth-
ers, whether due to anxiety, depression, or trauma, the notion of pursuing
tulfilling relationships and engaging in positive connections may appear
overwhelming. In such cases, it is essential to seek professional counseling.

14



CHRISTIAN COUNSELING RESTORES Us FOR
Our DaAILY PILGRIMAGE

A mental health professional, anchored in truth and guided by faith, can
help persons challenge negative and false ways of seeing the world, process
and heal from old wounds, and encourage the development of new and
positive behaviors and habits. A good counselor will have a Christian un-
derstanding of the world and of the human person rather than a secular
one: that persons are oriented to God, to authentic human relationships,
and to the practice of the virtues which help us to glimpse heaven even now.

Counseling involves sharing our mind and heart with another in the
hope of being restored to health and wellbeing in body, mind, and soul.
This is why it is so important that a counselor acknowledges key truths
such as the God-given sacredness of human life, the sanctity of sacra-
mental marriage, and the centrality of the family. A counselor with a
Christian theological anthropology—that is, the understanding of our
origin and ultimate destiny in God—is better equipped to help us over-
come the obstacles that prevent us from being fully able to follow God’s
call in our lives.

Counseling, rightly anchored in a Christian theological anthropology, re-
stores and equips us for our daily pilgrimage. As we journey through this
life to heaven, we benefit by realizing that the purpose of counseling is
neither to eliminate all hardships nor to establish a perpetual dependency
on therapy!* Counseling should help us accept and embrace challenges
in our lives with the confidence that comes from a preeminent relation-
ship with God and the healing offered through relationship with his Son,
the Divine Physician. Such counseling can assist in our healing and recov-
ery and help us to regain our freedom of action in our daily lives.

As Catholics, we understand that suffering, whether physical or mental,
is an invitation to draw near to Christ at the foot of the cross. We can find

15



purpose and meaning in suffering if we first
recognize that everyone suffers to different
degrees and that peace is possible when
suffering is offered to God with confidence
and earnest prayer. The Christian can learn
to accept and even embrace suffering, mov-
ing beyond purely personal concerns and
focusing on the good of others. In turn,

As Catholics, we
understand that suffering,
whether physical or mental,
is an invitation to draw
near to Christ at the foot of
the cross.

these personal connections strengthen us in courage and compassion for

others and prompt us to transcend our circumstances.




The Catholic understanding of human flourishing concerns what the
Church has come to call the integral development of the whole person, in
mind and body, ordered to the greatest possible happiness in this life and
eternal communion with God in the beatific vision. As Saint Pope Paul
VI observed, the Church is truly an expert in humanity* and knows that
human flourishing cannot be merely reduced to an attempt to minimize
negative experiences or maximize positive ones. In his encyclical Spe Salvi,
Pope Benedict XVI speaks to the importance of recognizing that to be
human means to embrace both the good and the bad and through these
experiences, ever more confidently turn to Christ:

It is when we attempt to avoid suffering by withdrawing from
anything that might involve hurt, when we try to spare ourselves
the effort and pain of pursuing truth, love, and goodness, that
we drift into a life of emptiness, in which there may be almost no
pain, but the dark sensation of meaninglessness and abandon-
ment is all the greater. It is not by sidestepping or flecing from
suffering that we are healed, but rather by our capacity for ac-
cepting it, maturing through it and finding meaning through
union with Christ, who suffered with infinite love.?

Suffering, however, should not be confused with despair. If suffering is
a hardship that allows us to see beyond ourselves, moving closer toward
Christ and others, despair on the other hand lacks that other-focused
quality. Despair is a pain that isolates us from others, keeps us focused
on our own struggles, and blinds us to any larger meaning and purpose.
Although suffering may be redemptive for the Christian, despair has no

positive purpose. God may allow suffer-

Although suffering may ing in our lives, but he forbids despair.

be redemptive for the Any person experiencing recurrent or
Christian, despair bas unrelenting despair should seek assistance
no positive purpose. and support.

17



All of us are pilgrims, journeying with the hope of eternal happiness with
God in heaven and with Christ, the Divine Physician, as our healer and
hope on earth. Our paths will be difficult at times. Christ tells us, “Who-
ever wishes to come after me must deny himself, take up his cross, and fol-
low me” (Mt 16:24). We can be confident that Christ, our friend, is truly
wonder-counselor and Prince of Peace (Is 9:5).

We are called to embrace whatever he permits us By God's grace, we can

to bear, knowing that by humbly and resolutely ST i el fter

the everlasting happiness
which be promises to
those who love him!

carrying our burdens and with the help of his
grace, we may grow in the virtues of courage
and steadfastness as well as faith, hope, and love.
By God’s grace, we can strive in this world after
the everlasting happiness which he promises to
those who love him!

Our HoPrE FOR EVERLASTING HAPPINESS

May we prayerfully reflect together on the importance of faith and “plac-
ing our trust in Christ’s promises and relying not on our own strength,
but on the help of the grace of the Holy Spirit” (CCC 1817). We must
rely on our faith in times of hardship.

We also must be willing to act for the good of those who need help. In
response to growing needs, the Catholic Diocese of Arlington has estab-
lished a Mental Health Council. The purpose of this council is to assist
in providing guidance and resources to support those experiencing signif-
icant mental health challenges as well as their loved ones. We are also com-
mitted to providing training opportunities for mental health counselors
so that they are better able to provide life-transforming services grounded
in a Catholic anthropology that emphasizes the sacredness of all human
life and the dignity of every person. It is my sincere hope that these efforts
will be a beacon to those crying out for help in the dark, so that they are

18



able to find the assistance they need and come to experience Christian
happiness and full flourishing now and forever.

Finally, in our daily lives, may we reflect without ceasing on God’s prom-
ise that, “You are mine” (Is 43:1). May we pray with humility and trust,
seeking whenever necessary the assistance of professional experts who are
Christ’s instruments for our healing. May we actively engage with the
sacramental life of the Church and support one another in our parish
communities. And may we find consolation and peace in the frequent

reception of the Eucharist and the adoration of the one who promises to

“;‘;_' = I .....:‘3

save us, forever and always. &

Bishop Michael F. Burbidge




JH{EAVENLY FATHER,
healer of those who are sick,
hear our prayers for our brothers and sisters

who are afflicted in mind and body.

In your mercy and love
restore them to health
and grant them strength and consolation in your Son
and through the comforting presence
of the Holy Spirit, the Consoler.

Through our Lord Jesus Christ, your Son,
who lives and reigns with you,
in the unity of the Holy Spirit,
God. for ever and ever. Amen.

20



RESOURCES

CatholicTherapists.com: A national directory of mental health pro-
fessionals screened for faithful adherence to the Magisterium of the
Church. catholictherapists.com

Catholic Psychotherapy Association: A professional organiza-
tion created to support mental health practitioners by promoting
the development of psychological theory and mental health practice
which encompasses a full understanding of the human person, fami-
ly, and society in fidelity to the Magisterium of the Catholic Church.

catholicpsychotherapy.org

Divine Mercy University: An international center for the scientific

study of psychology with a Catholic understanding. divinemercy.edu

National Catholic Mental Health Campaign: A year-round initia-
tive of the United States Conference of Catholic Bishops (USCCB)
to encourage all people of good will to respond to the ongoing mental

health crisis across the United States. usccb.org/mental-health

21



ENDNOTES

! The Greek verb apaprdve (hamartang, "to miss the mark"), was originally an archery term for failing
to hit the target.

? The Greek “hamartia” is the primary term for sin and appears throughout the New Testament.
When John the Baptist lays eyes on Jesus, for instance, sacred Scripture records his declaration: “Be-
hold, the Lamb of God, who takes away the sins (&uaptiav) of the world!”

? 2 Pet. 3:8 (New Revised Standard Version; “But do not ignore this one fact, beloved, that with the
Lord one day is like a thousand years and a thousand years like one day.”).

* National Alliance on Mental Illness, “Mental Health by the Numbers,” https://www.nami.org/
about-mental-illness/mental-health-by-the-numbers/. Accessed September 25, 2025.

> Ibid.

¢ Ibid.

7Ibid.

8 Ibid.

? Institute for Family Studies, “Growing Up Lonely: Generation Z,” https://ifstudies.org/blog/
growing-up-lonely-generation-z. Accessed September 29, 2025.

10 Ballard Brief, Brigham Young University, “Isolation among Generation Z in the United States,”
https://ballardbrief.byu.edu/issue-briefs/isolation-among-generation-z-in-the-united-states. Accessed
September 29, 2025.

"'V, D. Kannan and P. J. Veazie, “US Trends in Social Isolation, Social Engagement, and Companion-
ship — Nationally and by Age, Sex, Race/Ethnicity, Family Income, and Work Hours, 2003-2020,”
SSM - Population Health 21 (2022): 101331.

' Sherry Turkle, Alone Together: Why We Expect More from Technology and Less from Each Other
(New York: Basic Books, 2011).

B Institute for Family Studies, “Family Breakdown and America’s Welfare System,” https://ifstudies.
org/blog/ family-breakdown-and-americas-welfare-system. Accessed September 29, 2025.

4 Ibid.

!> Making Caring Common Project, Harvard Graduate School of Education, “Gen Z: Meaning &
Purpose,” https://mcc.gse.harvard.edu/whats-new/gen-z-meaning-purpose. Accessed September 29,
2025.

1¢ Ibid.

17 Florida Atlantic University, “Deaths of Despair Study,” https://www.fau.edu/newsdesk/articles/
deaths-of-despair-study.php. Accessed September 29, 2025.

'8 Maria Carmenza Mejia, Charles H. Hennekens, Robert S. Levine, and Panagiota Kitsantas,
"Deaths of Despair: A Major and Increasing Contributor to United States Deaths," Advances in Pre-
ventive Medicine and Health Care 7 (November 6, 2024): 1062, https://doi.org/10.29011/2688-
996X.001062.

' United States Conference of Catholic Bishops (USCCB), “Healing and Hope: A Catholic Re-
sponse to Mental Health,” YouTube video, December 5, 2025, https://www.youtube.com/
watch?v=mS1C-v9IrXs.

22



* Leo XIV, Address to Two Groups of Priests: To Participants in the Course for Formators in Semi-
naries and to Participants in the General Chapter of the Xaverian Brothers, speech, Clementine Hall,
Vatican City, July 25, 2025, https://www.vatican.va/content/leo-xiv/en/speeches/2025/july/docu-
ments/20250725-sacerdoti.html.

' J. Holt-Lunstad, World Psychiatry 23, no. 3 (September 16, 2024): 312-332.
% Abigail Shrier, Bad Therapy: Why the Kids Aren’t Growing Up (New York: Sentinel, 2024).

»Paul V1, “Address of the Holy Father Paul VI to the United Nations Organization,” speech, United
Nations, New York, October 4, 1965, The Holy See, https://www.vatican.va/content/paul-vi/en/
speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651004_united-nations.html.

*Benedict XVI, Encyclical Letter Spe Salvi, November 30, 2007, 37.

23



His ExceLLENCY MoSsT REVEREND MiICHAEL F. BURBIDGE

The Most Reverend Michael F. Burbidge is a native of
Philadelphia, Pennsylvania. He attended St. Charles
Borromeo Seminary and was ordained a priest of the
Archdiocese of Philadelphia in 1984.

Bishop Burbidge holds a bachelor’s degree in philosophy
and a master’s degree in theology from St. Charles Bor-
romeo Seminary, a master’s in education administration

from Villanova University, and a doctorate in education
from Immaculata College.

In addition to parish and school priestly assignments, he served as administra-
tive secretary to the Archbishop of Philadelphia from 1992-1999. In 1998, he
was named Honorary Prelate to His Holiness Pope John Paul II with the title
of Monsignor. In 1999, then Monsignor Burbidge was appointed rector of
St. Charles Borromeo Seminary. In 2002, he was ordained an auxiliary bishop

of Philadelphia.

On June 8, 2006, Pope Benedict XVI named Bishop Burbidge the fifth bishop
of the Catholic Diocese of Raleigh. On October 4, 2016, he was announced by
Pope Francis as the fourth bishop of the Catholic Diocese of Arlington and was
installed on December 6, 2016, at the Cathedral of Saint Thomas More.

Bishop Burbidge is a member of several Boards of Trustees, including The Cath-
olic University of America, Mount St. Mary’s Seminary, the Basilica of the Na-
tional Shrine of the Immaculate Conception, Catholic International University,
and the Commissariat of the Holy Land.

Bishop Burbidge has held a number of leadership positions at the United States
Conference of Catholic Bishops and previously served as Chairman of the USC-
CB Committee on Clergy, Consecrated Life and Vocations, the Committee for
Communications, and the Committee on Pro-Life Activities.

In recent years, Bishop Burbidge has published pastoral letters titled, “In
Tongues All Can Hear: Communicating the Hope of Christ in Times of

Trial” and “The Christian Family, In Vitro Fertilization, and Heroic Witness to

True Love.”

24



EL MEDICO DIVINO
yun
ENFOQUE CRISTIANO dela

SALUD MENTAL
Y EL BIENESTAR

Una Carta Pastorval

MONSENOR MICHAEL F. BURBIDGE
OBISPO DE ARLINGTON

ENERO DE 2021

CATHOLIC DIOCESE OF

ARLINGTON




«Que el Dios de la paz los santifique
plenamente, para que ustedes se
conserven irrveprochables en todo su ser
— espiritu, alma y cuerpo — hasta la
Venida de nuestro Seiior Jesucristo.

1 Tesalonicenses 5:23



INTRODUCCION

Ser cristiano es celebrar la llegada del Hijo de Dios, Jesucristo, entre no-
sotros. El misterio de la encarnacidn, la entrada personal de Dios en la his-
toria y la buena nueva de la revelacién de Cristo, que llamamos Evangelio,
lo cambiaron todo. Simplemente, nunca hemos vuelto a ser los mismos,
pues desde la vida, muerte y resurreccién de nuestro Sefior y el comienzo
de la misién de la Iglesia, hemos vivido con una sincera esperanza de una
felicidad auténtica y eterna.

Incluso antes de la llegada de Cristo y de nuestro conocimiento definitivo
de la bondad de Dios y de la posibilidad de la paz celestial, la humani-
dad sabia que no todo estaba bien. Sabfan que necesitaban un Salvador.
Aristételes observé que todo ser humano «persigue el bien o el bien apa-
rente» en sus acciones. Todos luchamos por el bien o por lo que creemos
que nos traerd la felicidad, pero también tendemos a confundir lo que es
verdaderamente bueno con lo que solo parece serlo. El mero hecho de que
nos cueste distinguir los bienes objetivos de los males objetivos era, para
los antiguos, un signo de nuestra fragilidad. Esto ayuda a explicar por qué
Aristételes también hablaba de hamartia, que literalmente significa «er-
rar el blanco»," para describir la tendencia bisica del ser humano a no alca-
nzar la perfeccion. De hecho, los Evangelios, en el griego original, hablan
de hamartia,* cuya palabra moderna se reconoce inmediatamente: es lo
que llamamos pecado, el rechazo de Dios, la fuente de todo bien. Los efec-
tos negativos de nuestra separacion de El frustran de manera tan eviden-

te nuestros deseos naturales

de salud, bienestar y felicidad
Todos nosotros . . . experimentamos duradera. Vemos que, inclu-
el deseo de la gracia de Dios, que so antes de la encarnacién de
actia como una medicina divina Cristo, la humanidad recon-
dervamada como balsamo para sus

anstedades, dolores y heridas.

ocfa que estaba «enferma» y
que necesitaba la intervencion
divina para que sus mentes y
corazones se enderezaran.

27



Todos experimentamos las consecuencias del pecado original. Todos
experimentamos la tendencia a fallar y la enfermedad de la mente y el
corazén que resulta de nuestra condicién caida. Y todos, de una u otra
forma, experimentamos crisis que afectan nuestra salud mental y nuestro
bienestar, amenazando nuestra capacidad de experimentar la felicidad y
la paz que Dios desea para nosotros. Afortunadamente, todos nosotros
(nos demos cuenta o no) también experimentamos el deseo de la gracia
de Dios, que actiia como una medicina divina derramada como bélsamo
para sus ansiedades, dolores y heridas.

Como sacerdote y obispo, he observado con creciente preocupacién pas-
toral la aparicién de una amplia crisis relacionada con la salud mental que
estd afectando negativamente a los estadounidenses, especialmente a los
jovenes, en términos de su bienestar espiritual, mental, emocional y fisico.
Por lo tanto, la intencién de esta carta pastoral es ofrecer dnimo y orient-
acion, alaluz de las ensefianzas de Cristo y del Evangelio, a todos aquellos
que desean afrontar y superar los retos que el mundo moderno plantea
para la salud mental y el bienestar. En esta carta pastoral, ofrezco mis re-
flexiones sobre el lugar que ocupa el asesoramiento en la vida catdlica:
cudndo y de qué manera debemos recurrir a él en nuestra bisqueda de esa
auténtica felicidad que es la santidad.

NUESTRO SALVADOR, EL MEDICO DIvINO

La Iglesia primitiva reconocié a nuestro Sefior, a través de sus acciones
y palabras, como el Médico Divino, el sanador y el Salvador de todas las
personas. Jesucristo vino a sanar las heridas de la humanidad y a restau-
rar nuestra salud; de esta manera, su venida fue la verdadera sefial de
esperanza que la humanidad habia buscado durante tanto tiempo.




En las Sagradas Escrituras, Cristo observa: «Los que estin sanos no
necesitan médico, sino los enfermos» (Mateo 9:12). A lo largo de los
Evangelios, vemos a nuestro Sefior actuando como sanador, revelando
su autoridad sobre las dolencias que afectan a la mente, el cuerpo y el
alma. Cura a los paraliticos, a los ciegos y sordos, devuelve la salud a los
leprosos y a los poseidos, e incluso resucita a los muertos. Esto explica
por qué la Iglesia describe a nuestro Sefior como «médico de sus almas
y cuerpos» (CIC 1421) y por qué la vida sacramental de la Iglesia sigue
brindando curacién a través de los sacramentos de la reconciliacion y la
uncién de los enfermos en nombre de Cristo. Aunque las curaciones

fisicas son naturalmente bus-

o _ cadas por cualquier persona
La Iglesia sigue a nuestro Sesior

al enfatizar la primacia de la
curacion espiritual, la importancia

enferma, la Iglesia sigue a
nuestro Sefior al enfatizar la
primacfa de la curacién es-

de la fe en Dios y la fidelidad a sus piritual, la importancia de la

mandamientos como clave para la fe en Dios y la fidelidad a sus

salvacion eterna. mandamientos como clave
para la salvacién eterna.

Los Evangelios muestran repetidamente que la fe es esencial para nues-
tra salud y bienestar en esta vida y en la préxima. Cuando Cristo se
acerca a dos ciegos que claman por ser sanados, primero les pregunta:
«¢Creen que puedo hacer esto?». Cuando ellos afirman su fe, sus ojos
se abren (Mateo 9, 27-29). Cuando una mujer contrita unge los pies de
Jesus, ¢l declara: «T'u fe te ha salvado; vete en paz» (Lucas 7:50). Cuan-
do nuestro Sefior cura a los leprosos y uno de ellos regresa para darle las
gracias, €l le asegura igualmente: «Tu fe te ha salvado» (Lucas 17:19).
Quizds el caso mds famoso sea el de una mujer que llevaba doce afios
enferma y que, desesperada, se abre paso entre la multitud y, con fe, se
limita a tocar el manto de Cristo. Nuestro Sefior se detiene y se dirige
personalmente a ella: «Hija, tu fe te ha salvado. Vete en paz y queda
curada de tu afliccién» (Marcos 5:34).

29



En cada caso, los Evangelios nos animan a fijarnos no tanto en las cu-
raciones milagrosas que nuestro Sefior concede, ni simplemente en la
restauracién de la salud y el bienestar corporal, fisico, mental o social,
sino, a un nivel mds profundo, en el hecho de que Cristo afirma que la
fe es el factor crucial, incluso en circunstancias en las que tal fidelidad
parece, a los ojos del mundo en general, desesperada, insensata o incluso
absurda. La fe y la confianza en Dios se muestran como las claves de
la salud y el bienestar eternos de la humanidad, un hecho que deberfa
animarnos a cada uno de nosotros al enfrentarse y superar una crisis
cada vez mds profunda relacionada con nuestra salud mental y nuestro
bienestar en la vida moderna. Al mismo tiempo, debemos tener cuidado
al reconocer que no todos los que piden la curacién son sanados, ni de la
manera que desean ni en el plazo que esperan.” A medida que crecemos
en la fe, que crezcamos en la apertura a la voluntad de Dios para nuestro
bien, incluso, y quizds especialmente, en formas que son desafiantes e
inciertas desde nuestras perspectivas limitadas.

EL MUNDO MODERNO, LA SALUD MENTAL Y EL BIENESTAR,
Y LA BﬁSQUEDA DE LA FELICIDADT

Cada uno de nosotros se ve afectado personalmente por la creciente crisis
de salud mental que se estd desarrollando en el mundo moderno. La mag-
nitud y el alcance de esta crisis son asombrosos. Segtn la Alianza Nacio-
nal sobre Enfermedades Mentales, uno de cada cinco adultos estadoun-
idenses experimenta problemas de salud mental cada afo.* Para uno de
cada veinte adultos estadounidenses, estas enfermedades son graves y les
impiden trabajar de forma eficaz o mantener relaciones saludables.’ En
la actualidad, m4s de 8,4 millones de estadounidenses cuidan a un adul-
to que lucha contra problemas emocionales o de salud mental, y estos
cuidadores dedican una media de 32 horas a la semana a atender a sus seres
queridos.® Es preocupante que los problemas de salud mental se hayan
vuelto tan comunes que la depresion sea ahora la principal causa de disca-
pacidad en todo el mundo.”

30



A pesar del gran nimero de personas en nuestro pais que padecen prob-

lemas de salud mental, menos de la mitad buscan y reciben tratamien-
to. Incluso aquellos que buscan tratamiento activamente suelen retrasar
la bisqueda de ayuda, y la mayoria de las personas esperan mds de una
década desde que comienzan las dificultades antes de iniciar la terapia.®
Aunque el mundo moderno promete autonomifa, libertad y el derecho
de todos a buscar una forma de felicidad, cada vez mds parece generar de-
presion y desesperanza. Como personas de fe, los cristianos tienen la re-
sponsabilidad particular de abordar los estigmas que impiden a las perso-
nas buscar ayuda y eliminar las barreras que mantienen a tantas personas
atrapadas en patrones de aislamiento y miseria.

Una de las principales preocupaciones que subyacen a la crisis de salud
mental en nuestro mundo actual es el aumento de todas las personas, y
especialmente de los adultos jovenes, que sufren de soledad. Esto ya era asf
antes de la aparicién de la COVID-19 y no ha hecho mds que empeorar.
Los nifios y los adultos jévenes de nuestro pafs experimentan indices de
soledad y aislamiento mds altos que cualquier generacién anterior, y la
mayoria de los miembros de la Generacién Z (nacidos entre 1997 y 2012)
afirman que se sintieron solos al menos una o dos veces al mes durante
su infancia.” Sin duda, esto se debe a muchos factores, entre ellos la de-
pendencia excesiva de los medios artificiales y digitales como métodos de
conexién con los demds, aunque estos carecen fundamentalmente de las
cualidades esenciales que caracterizan a los encuentros personales auténti-
cos. El aislamiento social que esto conlleva tiene efectos perjudiciales para
la salud fisica y mental, lo que, a su vez, aumenta el riesgo de comporta-
mientos peligrosos, como el abuso de sustancias.’” Aunque el efecto de
este aislamiento es mds pronunciado entre los adolescentes y los adultos

31



jovenes, ninguno de nosotros es inmune a ¢l. Una encuesta reciente sobre
cémo pasan el tiempo los estadounidenses muestra que, en los tltimos
20 anos, hemos pasado mds tiempo aislados y menos tiempo conectando
con nuestras comunidades, amigos e incluso con los miembros de nuestra
familia que residen en el mismo hogar."' Todos sentimos esta desconexion
en la vida cotidiana y, como cada vez estamos mds «solos juntos»,'* cor-
remos naturalmente el riesgo de caer en la depresion y la desesperacion.

A veces, incluso podemos intentar utilizar nuestras propias heridas y
quebrantamientos como una forma de conectar con los demds. Podemos
sentir la tentacién de permitir que sus heridas les definan mientras bus-
can identificarse a sf mismos. Y aunque el deseo de encontrar puntos en
comun en experiencias compartidas es natural, cuando se definen a si mis-
mos por su enfermedad o sus traumas, pueden permitir que esas penas
cobren vida propia. Podemos crear situaciones en las que su identidad
personal se vea involucrada en un diagndstico. Podemos etiquetarnos a
nosotros mismos como temperamentalmente depresivos o escrupulosos
e incluso llegar a identificarnos con

€sas ethuetas como si fueran reali- Siempre debemos VCCOI"dd}"

dades inmutables. En cambio, siempre ) o0 o dorn identidad

debemos recordar nuestra verdadera como hijose hijﬂs de Dios . . .
teniendo el privilegio de llevar

cruces que pueden contribuir

identidad como hijos e hijas de Dios,
viéndonos a s{ mismos como hechos
a su imagen y semejanza y teniendo el . :
. misteriosamente a nuestra
privilegio de llevar cruces que pueden ] -
santificacion y a la de nuestro

mundo en general.

contribuir misteriosamente a nuestra
santificacién y a la de nuestro mundo
en general.

Es un hecho simple que muchos de los desafios que experimentamos hoy
en dfa tienen sus raices en la ruptura de la familia, una ruptura acelerada
durante el tltimo siglo por la progresiva desintegracién del matrimonio
sacramental como norma cultural y social. Los nifios descubren por prim-
era vez su dignidad inherente en el contexto de su familia y concretamente

32



a través de la relacién con su padre y su madre. La Iglesia defiende el ma-
trimonio como una realidad sacramental no solo por el bien del marido
y la mujer, sino también por el bien de los hijos, que tienen derecho a sus
padres naturales y a la estabilidad que se deriva del amor conyugal fiel.

Hoy en dfa, trdgicamente, el 40 % de los nifios estadounidenses nacen fuera
del contexto del matrimonio." Esta inestabilidad social bdsica, junto con
la presencia igualmente desestabilizadora del divorcio, significa que el 35
% de los adolescentes de hoy en difa viven sin uno de sus padres bioldgicos
en el hogar.14 En consecuencia, la cultura de inestabilidad familiar de Es-
tados Unidos a menudo conduce a la inestabilidad emocional y a una dis-
minucién de la confianza en las relaciones. La Iglesia promueve la santidad
del matrimonio y el bien de la familia y sus miembros, y por esta razén an-
ima a todas las madres, padres e hijos, independientemente de sus circun-
stancias matrimoniales o familiares, a que se vean a sf mismos como agentes
de la sanacién y la restauracién de nuestra nacién y nuestra cultura.

Cuando carecemos de conexién con los demds, a menudo carecemos de
un sentido de propdsito. Como seres humanos, somos naturalmente so-
ciales y nos atraen las relaciones con los demds. Por eso, el aislamiento
suele llevar a muchos jévenes a sentir una sensacion de desorientacién y
falta de sentido. Un informe reciente revelé que el 58 % de los adultos
jovenes afirmaban haber experimentado poco o ningtin propésito o sen-
tido en sus vidas durante el mes anterior.” Como era de esperar, la mitad
de los adultos jovenes encuestados afirmaron que la falta de un propdsito
claro en sus vidas afectaba negativamente a su salud mental.'®

En otras palabras, la desesperanza tiene un impacto directo en la salud.
Los términos «enfermedades de la desesperacién» y «muertes de la deses-
y

peracién» se refieren a aquellas personas que, al enfrentarse a la sensacién
de que su futuro personal, material y social es sombrio, caen en el abuso
de sustancias u otras formas de autolesién que a veces pueden ser mor-
tales.”” La desesperacién ha aumentado significativamente en la tltima
generacién; ahora es la quinta causa de muerte en nuestro pais."*

33



Las promesas del mundo moderno, incluida su garantia de que podemos
o debemos liberarnos de cualquier vinculo personal o conexién humana
que no hayamos elegido consciente y constantemente, resultan ser falsas.
Afortunadamente, la bisqueda de la felicidad, tan caracteristica de Esta-
dos Unidos, puede orientarnos correctamente si entendemos esta busque-
da tal y como la entendfan los fundadores de Estados Unidos, como una
felicidad virtuosa que resulta de la salud y el bienestar del cuerpo, la mente
y el alma, con la nacién y su pueblo correctamente orientados hacia Dios
como autor de nuestras vidas. Nuestra busqueda de la felicidad puede
desviarse rdpidamente cuando se desconecta

de la concepcién cristiana de la felicidad como  La felicidad de

fruto de la fe y la virtud. Cuando nos liberamos [z nacidn y de los

de las falsedades y trivialidades del mundo mod-  ¢ciudadanos depende,
erno, podemos recuperar el conocimiento que  gute todo, de nuestra
tenfan sus fundadores: la felicidad delanacidny .1, 0 00 Dios.
de los ciudadanos depende, ante todo, de nues-

tra relacién con Dios.

UNA CONCEPCION CRISTIANA DE LA SALUD MENTAL
Y LA FELICIDAD

Cuando hablamos de una comprensién cristiana de la felicidad, la salud
mental y el bienestar, nos referimos al auténtico florecimiento de la per-
sona humana. La diferencia entre la visién catélica y la visidn secular de la

felicidad y la salud mental es la diferencia entre una mentalidad de «libre




para» y una mentalidad de «libre de». El mundo secular adopta un en-
foque de «libre de»: libre de las ansiedades, de las cargas, de la angustia
e incluso de sus sintomas. Sin duda, este tipo de libertades son deseables
e importantes, pero no son un fin en si mismas. El enfoque cristiano de
la salud mental, el bienestar y la busqueda de la felicidad aborda y reduce
los problemas de forma deliberada, a menudo mediante el asesoramiento,
pero también va mds alld."” La perspectiva cristiana de la «libre para» nos
anima a reconocer la libertad como un don destinado a nuestro florecimien-
to integral. El enfoque cristiano nos gufa a considerar lo que Dios nos pide
en nuestras vidas. Cuando lo hacemos, podemos superar la ansiedad o la
angustia y cualquier intento de controlarnos a nosotros mismos, y abrazar la
fe y la confianza en Dios, que desea nuestro bien y nos llama a una felicidad
eterna que solo se experimentar4 de forma imperfecta e incompleta en esta
vida (1 Corintios 13:12). Cuando llegamos a ver a la luz de Dios, se nos con-
cede la gracia de contemplar la felicidad eterna y la trascendencia del cielo.
De este modo, podemos experimentar incluso en esta vida la alegria y la paz
duraderas que caracterizan a los hombres y mujeres cristianos de todas las

generaciones.
La alegria y la paz de La alegria y la paz de la felicidad cris-
la felz'cz'dad cristiana tiana son verdaderamente distintas de
son verdaderamente las nociones seculares, que a menudo
distintas de las nociones son respuestas fugaces a nuestras cir-

seculares, que a menu do son cunstancias cotidianas. Podemos ser

respuestas fu gaces a nuestras
circunstancias cotidianas.

felices cuando escuchamos nuestra
cancién favorita, cuando un amigo
cuenta un buen chiste o cuando dis-
frutamos de una comida en particular.
Este tipo de felicidad se desvanece. El cristiano, por la gracia de Dios, ve
mis alld de las circunstancias cambiantes y de las experiencias temporales,
y percibe realidades mds profundas y significativas. En un discurso reci-
ente dirigido a los sacerdotes misioneros, el Papa Le6én XIV hizo unas ob-
servaciones que podrian aplicarse ficilmente a todos los fieles. En verdad,

35



todos los cristianos estdn llamados a «irradiar nuestra experiencia personal

de amistad con Cristo, que se refleja en nuestra forma de vivir, en nuestra
actitud, en nuestra humanidad y en nuestra capacidad de vivir relaciones
sanas».” Cuando elegimos la fe y la confianza en Dios, especialmente en
circunstancias dificiles e incluso abrumadoras, disfrutamos de la alegria y
la paz del reconocimiento cristiano de que, al igual que no somos los au-
tores de nuestras propias vidas, tampoco seremos los autores de su propia

felicidad duradera.

Entonces, ;cémo podemos alcanzar la felicidad cristiana y la salud mental
en un mundo lleno de penas? Debemos estar dispuestos a conectar con los
demds. Estamos hechos para vivir en comunidad y encontramos nuestro
propésito cuando se nos da la oportunidad de cultivar relaciones auténti-
cas con los demds y practicar virtudes como la compasién. Todo lo que es
devocional y sagrado también es saludable para la psique humana, incluido
el sacramento de la reconciliacién de forma regular. Aunque todos exper-
imentamos los efectos del pecado original y personal, no debemos pensar
que todo el mundo necesita asesoramiento. Existen medios ordinarios de
felicidad y santificacién en la vida cotidiana, en forma de amistades, rela-
ciones familiares y construccién de comunidad. Debido a la estructura de
nuestra sociedad, debemos ser mds intencionales que nunca con nuestras
prioridades diarias, especialmente en lo de las relaciones con amigos y fa-
miliares. Investigaciones alentadoras muestran que las conexiones sociales

36



positivas no solo son esenciales para la salud mental, sino que también
mejoran la salud fisica y la esperanza de vida.* Para algunos, esto es relati-
vamente fécil de conseguir, mientras que, para otros, ya sea por ansiedad,
depresion o trauma, la idea de buscar relaciones satisfactorias y establecer
conexiones positivas puede resultar abrumadora. En tales casos, es esencial
buscar asesoramiento profesional.

LA TERAPIA CRISTIANA NOS RESTAURA PARA NUESTRA
PEREGRINACION DIARIA

Un profesional de la salud mental, anclado en la verdad y guiado por la fe,
puede ayudar a las personas a desafiar las formas negativas y falsas de ver el
mundo, a procesar y sanar viejas heridas, y a fomentar el desarrollo de nue-
vos comportamientos y hdbitos positivos. Un buen consejero tendrd una
comprension cristiana del mundo y de la persona humana, en lugar de una
comprension secular: que las personas estin orientadas hacia Dios, hacia
las relaciones humanas auténticas y hacia la practica de las virtudes que les
ayudan a vislumbrar el cielo incluso ahora.

El asesoramiento implica compartir nuestra mente y nuestro corazén con
otra persona con la esperanza de recuperar la salud y el bienestar del cuerpo,
la mente y el alma. Por eso es tan importante que un consejero reconoz-
ca verdades fundamentales como la sacralidad de la vida humana dada por
Dios, la santidad del matrimonio sacramental y la centralidad de la familia.
Un consejero con una antropologfa teolégica cristiana—es decir, la comp-
rensién de nuestro origen y destino tltimo en Dios—estd mejor preparado
paraayudarnos a superar los obstéculos que nos impiden seguir plenamente
la llamada de Dios en nuestras vidas.

El asesoramiento, correctamente anclado en una antropologfa teolégica
cristiana, nos restaura y nos prepara para nuestra peregrinacion diaria. A
medida que recorremos este camino hacia el cielo, nos beneficiamos al dar-
nos cuenta de que el propdsito del asesoramiento no es eliminar todas las
dificultades ni establecer una dependencia perpetua de la terapia.”* La tera-

37



pia deberfa ayudarles a aceptar y abrazar los desaffos de sus vidas con la con-
fianza que proviene de una relacién preeminente con Dios y la sanacién que
se ofrece a través de la relacién con su Hijo, el Médico Divino. Esta terapia
puede ayudarnos en nuestra sanacién y recuperacion, y a recuperar la liber-
tad de accidn en nuestras vidas cotidianas.

o
Como catdlicos, entendemos que el su- Como catdlicos, entendemos

frimiento, ya sea fisico o mental, es una  §%€ el —"”f rimiento, ya sea
invitacién a acercarnos a Cristo al pie de la fl’Sl'CO 0 mental, es una
cruz. Podemos encontrar un propdsito y  Znvitacion a acercarnos a
un significado en el sufrimiento si primero  Cristo al pie de la cruz.
reconocemos que todos sufren en difer-

entes grados y que la paz es posible cuando el sufrimiento se ofrece a Dios
con confianza y oracién sincera. El cristiano puede aprender a aceptar e in-

cluso a abrazar el sufrimiento, yendo mds alld de las preocupaciones pur-




amente personales y centrindose en el bien de los demds. A su vez, estas
conexiones personales les fortalecen el valor y la compasion por los demds y
les impulsan a trascender sus circunstancias.

La concepcidn catdlica del florecimiento humano se refiere a lo que la Ig-
lesia ha dado en llamar el desarrollo integral de toda la persona, en mente y
cuerpo, ordenado a la mayor felicidad posible en esta vida y a la comunién
eterna con Dios en la vision beatifica. Como observé el santo Papa Pablo V1,
la Iglesia es verdaderamente experta en la humanidad® y sabe que el florec-
imiento humano no puede reducirse simplemente a un intento de minimi-
zar las experiencias negativas o maximizar las positivas. En su enciclica Spe
Salvi, el Papa Benedicto XVI habla de la importancia de reconocer que ser
humano significa abrazar tanto lo bueno como lo malo y, a través de estas
experiencias, volverse cada vez con més confianza hacia Cristo:

Es cuando intentamos evitar el sufrimiento alejindonos de todo
lo que pueda implicar dolor, cuando tratamos de ahorrarnos el
esfuerzo y el dolor de buscar la verdad, el amor y labondad, cuan-
do nos deslizamos hacia una vida vacia, en la que puede que no
haya casi ningtin dolor, pero la oscura sensacion de falta de senti-
do y abandono es atin mayor. No es eludiendo o huyendo del su-
frimiento como se sana, sino mds bien por nuestra capacidad de
aceptarlo, madurar a través de €l y encontrarle sentido mediante
la unién con Cristo, que sufri6 con amor infinito.**

Sin embargo, el sufrimiento no debe confundirse con la desesperacion. Siel
sufrimiento es una dificultad que nos permite ver mds all4 de nosotros mis-
mos, acercdndose a Cristo y a los demds, la desesperacién, por el contrario,

carece de esa cualidad centrada en los

Aunque el sufrimiento puede demis. La desesperacién es un dolor

ser redentor para el cristiano, que les afsla de los demds, nos man-
la desesperacion no tiene

ningin proposito positivo.

tiene centrados en sus propias luchas
y les ciega ante cualquier significado
y propédsito mds amplio. Aunque el

39



sufrimiento puede ser redentor para el cristiano, la desesperacién no tiene
ningin propdsito positivo. Dios puede permitir el sufrimiento en nuestras
vidas, pero prohibe la desesperacién. Cualquier persona que experimente
una desesperacion recurrente o implacable debe buscar ayuda y apoyo.

Todos somos peregrinos, viajando con la esperanza de la felicidad eterna
con Dios en el cielo y con Cristo, el Médico Divino, como nuestro sanador
y esperanza en la tierra. Nuestros caminos serdn dificiles a veces. Cristo nos
dice: «El que quiera seguirme, que se niegue a sf mismo, tome su cruz y me
siga» (Mateo 16:24). Podemos estar seguros de que Cristo, nuestro amigo,
es verdaderamente el Consejero maravilloso y el

Principe de la Paz (Isafas 9:5). Estamos llama- iPor la gracia de Dios,

dos a aceptar todo lo que El nos permita sopor- podemos luchar en este

tar, sabiendo que, al llevar nuestras cargas con

mundo por la felicidad
humildad y determinacién, y con la ayuda de P . f
_ . eterna que El promete a
su gracia, podemos crecer en las virtudes del val- .
quienes le aman!

ory la firmeza, asi como en la fe, la esperanza y
el amor. jPor la gracia de Dios, podemos luchar
en este mundo por la felicidad eterna que El promete a quienes le aman!

NUESTRA ESPERANZA DE FELICIDAD ETERNA

Reflexionemos juntos en oracién sobre la importancia de la fe y de «pon-
er nuestra confianza en las promesas de Cristo y no confiar en nuestras
propias fuerzas, sino en la ayuda de la gracia del Espiritu Santo» (CIC
1817). Debemos confiar en nuestra fe en los momentos dificiles.

También debemos estar dispuestos a actuar por el bien de quienes necesi-
tan ayuda. En respuesta a las crecientes necesidades, la Di6cesis Cat6lica
de Arlington ha creado un Consejo de Salud Mental. El objetivo de este
consejo es ayudar a proporcionar orientacién y recursos para apoyar a
quienes experimentan problemas de salud mental significativos, asf como
a sus seres queridos. También nos comprometemos a ofrecer oportuni-
dades de formacién a los consejeros de salud mental para que puedan pre-

40



star mejor unos servicios transformadores basados en una antropologfa
catélica que hace hincapié en el cardcter sagrado de toda vida humana y la
dignidad de cada persona. Espero sinceramente que estos esfuerzos sean
un faro para quienes claman ayuda en la oscuridad, de modo que puedan
encontrar la ayuda que necesitan y llegar a experimentar la felicidad cristi-
ana y el pleno florecimiento ahora y para siempre.

Por dltimo, en nuestra vida cotidiana, reflexionemos sin cesar sobre la
promesa de Dios: «T4 eres mio» (Isafas 43, 1). Oremos con humildad
y confianza, buscando siempre que sea necesario la ayuda de expertos
profesionales que son instrumentos de Cristo para nuestra curacién. Par-
ticipemos activamente en la vida sacramental de la Iglesia y apoyémonos
unos a otros en nuestras comunidades parroquiales. Y que encontremos
consuelo y paz en la frecuente recepcién de la Eucaristia y en {2 adoracién

de aquel que promete salvarnos, por siempre y para siempre.

Bishop Michael F. Burbidge




‘PADRE CELESTIAL,
sanador de los enfermos,
escucha nuestras oraciones por nuestros hermanos y hermanas
que sufren en su mente 'y en su cuerpo.

En su misericordia y amor
devuélveles la salud
y concédeles fuerza y consuelo en tu Hijo
y a traves de la presencia reconfortante
del Espiritu Santo, el Consolador.

Por nuestro Serior Jesucristo, tu Hijo,
que vive y reina contigo,
en la unidad del Espiritu Santo,
Dios por los siglos de los siglos. Amen.

42



RECURSOS

CatholicTherapists.com: directorio nacional de profesionales de la sa-
lud mental seleccionados por su fiel adhesién al Magisterio de la Iglesia.
catholictherapists.com

Asociacion Catélica de Psicoterapia: organizacién profesional crea-
da para apoyar a los profesionales de la salud mental mediante la pro-
mocidn del desarrollo de la teorfa psicoldgica y la préictica de la salud
mental, que abarca una comprensién completa de la persona humana,
la familia y la sociedad, en fidelidad al Magisterio de la Iglesia Catdlica.

catholicpsychotherapy.org

Divine Mercy University: centro internacional para el estudio cientif-

ico de la psicologfa desde una perspectiva catdlica. divinemercy.edu

Campana Nacional Catélica de Salud Mental: una iniciativa de la
Conferencia de Obispos Catdlicos de los Estados Unidos (USCCB)
que se lleva a cabo durante todo el afio para animar a todas las personas
de buena voluntad a responder a la actual crisis de salud mental en los
Estados Unidos. usccb.org/mental-health

43



NOTAS FINALES

! El verbo griego auaptéve (hamartand, «errar el blanco») era originalmente un término de tiro con
arco que se utilizaba para referirse a no dar en el blanco.

* La palabra griega «hamartia» es el término principal para referirse al pecado y aparece a lo largo
de todo el Nuevo Testamento. Cuando Juan el Bautista posa su mirada en Jesus, por ejemplo, las
Sagradas Escrituras recogen su declaracion: «jHe aqui el Cordero de Dios, que quita los pecados
(Guaptiov) del mundo!».

* 2 Pedro 3:8 (Nueva Versién Estindar Revisada; «Pero no ignoren este hecho, amados, que para el
Sefor un dfa es como mil afios y mil afios como un dia»).

* Alianza Nacional sobre Enfermedades Mentales, «Mental Health by the Numbers» (La salud men-
tal en cifras), https://www.nami.org/about-mental-illness/mental-health-by-the-numbers/. Consul-
tado el 25 de septiembre de 2025.

> Ibid.
¢ Ibid.
7Ibid.
8 Ibid.

? Instituto de Estudios Familiares, «Growing Up Lonely: Generation Z» (Crecer en soledad: la gen-
eracién Z), https:// ifstudies.org/ blog/growing-up-lonely-generation-z. Consultado el 29 de septiem-
bre de 2025.

10 Ballard Brief, Universidad Brigham Young, «Isolation among Generation Z in the United States» (El
aislamiento entre la generacién Z en Estados Unidos), https://ballardbrief.byu.edu/issue-briefs/isola-
tion-among-generation-z-in-the-united-states. Consultado el 29 de septiembre de 2025.

"V.D. Kannan y P. J. Veazie, «Tendencias en Estados Unidos en materia de aislamiento social, com-
promiso social y compania: a nivel nacional y por edad, sexo, raza/etnia, ingresos familiares y horas de

trabajo, 2003-2020», SSM - Population Health 21 (2022): 101331.

> Sherry Turkle, Alone Together: Why We Expect More from Technology and Less from Each Other
(Nueva York: Basic Books, 2011).

5 Instituto de Estudios de la Familia, «Family Breakdown and America’s Welfare System» (La desin-
tegracién familiar y el sistema de bienestar social estadounidense), https://ifstudies.org/blog/fami-
ly-breakdown-and-americas-welfare-system. Consultado el 29 de septiembre de 2025.

4 Ibid.

> Proyecto Making Caring Common, Escuela de Posgrado en Educacién de Harvard, «Generacién
Z: significado y propdsito», https://mcc.gse.harvard.edu/whats-new/gen-z-meaning-purpose. Con-
sultado el 29 de septiembre de 2025.

1¢ Ibid.

17 Florida Atlantic University, «Estudio sobre las muertes por desesperanzas, https://www.fau.edu/
newsdesk/articles/deaths-of-despair-study.php. Consultado el 29 de septiembre de 2025.

'8 Maria Carmenza Mejia, Charles H. Hennekens, Robert S. Levine y Panagiota Kitsantas, «Deaths
of Despair: A Major and Increasing Contributor to United States Deaths» (Muertes por deses-
peracién: un factor importante y creciente en las muertes en Estados Unidos), Advances in Preven-

44



tive Medicine and Health Care 7 (6 de noviembre de 2024): 1062, https://doi.org/10.29011/2688-
996X.001062.

' Conferencia de Obispos Catélicos de los Estados Unidos (USCCB), «Healing and Hope: A Cath-
olic Response to Mental Health» (Sanacién y esperanza: una respuesta catdlica a la salud mental),
video de YouTube, S de diciembre de 2025, https://www.youtube.com/watch?v=mS1C-v9lrXs.

% Leén XIV, Discurso a dos grupos de sacerdotes: a los participantes en el curso para formadores
en seminarios y a los participantes en el capitulo general de los Hermanos Javerianos, discurso, Sala
Clementina, Ciudad del Vaticano, 25 de julio de 2025, https://www.vatican.va/content/leo-xiv/en/
speeches/2025/july/documents/20250725-sacerdoti.html.

' J. Holt-Lunstad, World Psychiatry 23, n.2 3 (16 de septiembre de 2024): 312-332.
*2 Abigail Shrier, Bad Therapy: Why the Kids Aren’t Growing Up (Nueva York: Sentinel, 2024).

#Pablo VI, «Discurso del Santo Padre Pablo VI ala Organizacién de las Naciones Unidas», discurso,
Naciones Unidas, Nueva York, 4 de octubre de 1965, Santa Sede, https://www.vatican.va/content/
paul-vi/en/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651004_united-nations.html..

*Benedicto XV, Carta enciclica Spe Salvi, 30 de noviembre de 2007, 37.

45



MONSENOR MicHAEL F. BURBIDGE

El Reverendisimo Michael F. Burbidge es originario de
Philadelphia, Pennsylvania. Asistié al Seminario San
Carlos Borromeo y fue ordenado sacerdote de la Ar-
quididcesis de Philadelphia en 1984.

Mons. Burbidge posee una licenciatura en filosoffa y una
maestria en teologfa por el Seminario San Carlos Borro-
meo, una maestrfa en administracién educativa por la
Universidad de Villanova y un doctorado en educacién
por el Colegio de la Inmaculada.

Ademds de sus tareas sacerdotales en parroquias y escuelas, fue secretario admin-
istrativo del Arzobispo de Philadelphia de 1992 a 1999. En 1998, fue nombrado
Prelado Honorario de Su Santidad el Papa Juan Pablo II con el titulo de Monsefior.
En 1999, el entonces Monsefior Burbidge fue nombrado rector del Seminario San
Carlos Borromeo. En 2002, fue ordenado obispo auxiliar de Philadelphia.

El 8 de junio de 2006, el Papa Benedicto XVI nombré a Monsefior Burbidge
quinto obispo de la Didcesis Catélica de Raleigh. El 4 de octubre de 2016,
fue nombrado por el Papa Francisco cuarto obispo de la Didcesis Cat6lica de
Arlington y tomd posesién el 6 de diciembre de 2016 en la Catedral de Santo
Tomds Moro.

El Obispo Burbidge es miembro de varios Consejos Directivos, como el de la
Universidad Catdlica de América, el Seminario Mount St. Mary, la Basilica del
Santuario Nacional de la Inmaculada Concepcidn, la Universidad Catélica In-
ternacional y el Comisariado de Tierra Santa.

Mons. Burbidge ha ocupado diversos cargos directivos en la Conferencia de
Obispos Catdlicos de Estados Unidos y anteriormente fue Presidente del Comité
de Clero, Vida Consagrada y Vocaciones de la USCCB, del Comité de Comuni-
caciones y del Comité de Actividades Pro-Vida.

En los ultimos afos, el Obispo Burbidge ha publicado cartas pastorales tituladas
«En lenguas que todos pueden oir | Comunicando la esperanza de Cristo en

tiempos de pruebax» y “La Familia Cristiana, la Fecundacién in Vitro y el Testi-
monio Heroico del Amor Verdadero”.

46






