
A Pastoral Letter 
MOST REVEREND MICHAEL F. BURBIDGE

BISHOP OF ARLINGTON

También en español

THE DIVINE PHYSICIAN
and a

CHRISTIAN APPROACH to 

MENTAL HEALTH
AND WELLBEING



THE DIVINE PHYSICIAN
and a

CHRISTIAN APPROACH to 

MENTAL HEALTH
AND WELLBEING

MOST REVEREND MICHAEL F. BURBIDGE
BISHOP OF ARLINGTON

JANUARY 2026

A Pastoral Letter



Copyright © 2026 Catholic Diocese of Arlington. 

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced, distributed or transmitted in any 
form or by any means, including photocopying, recording, or other electronic or mechanical methods, 
without the prior written permission of the copyright owner, except in the case of brief quotations 
embodied in critical reviews and certain other noncommercial uses permitted by copyright law. 

Scripture texts in this work are taken from New American Bible, revised edition © 2010, 1991, 1986, 
1970 Confraternity of Christian Doctrine, Washington, D.C. and are used by permission of the 
copyright owner. All Rights Reserved. No part of the New American Bible may be reproduced in any 
form without permission in writing from the copyright owner.

Graphic design by Katherine Ahmann of Design Q Studio, LLC: designqstudio.com

Visit Amazon.com to obtain paperback copies of this work or visit the Diocese of Arlington at 
arlingtondiocese.org for digital copies.

arlingtondiocese.org

The Divine Physician and a Christian Approach to Mental Health and Wellbeing: A Pastoral Letter 
ISBN: 979-8-9945547-0-8 



“May the God of peace himself sanctify 
you wholly; and may your spirit and soul 

and body be kept sound and blameless 
at the coming of our Lord Jesus Christ.” 

1 Thes 5:23



5

Introduction

To be Christian is to celebrate the coming into our midst of the Son of 
God, Jesus Christ. The mystery of the incarnation, of God’s personal en-
trance into history, and the good news of Christ’s revelation which we call 
the Gospel, changed everything. We have simply never been the same, for 
ever since our Lord’s life, death, and resurrection and the beginning of the 
Church’s mission, we have lived with an earnest hope for authentic and 
everlasting happiness. 

Even before the advent of Christ, and before our definitive knowledge 
of God’s goodness and the possibility of heavenly peace, humanity knew 
that all was not well. We knew that we needed a Savior. Aristotle observed 
that every human person “pursues the good, or apparent good” in his 
or her actions. We all strive for goodness, or what we think will bring us 
happiness, but we also tend to confuse what is truly good with what only 
appears to be good. The very fact that we have trouble distinguishing ob-
jective goods from objective evils was a sign to the ancients of our broken-
ness. This helps explain why Aristotle also spoke of hamartia, literally 
meaning “to miss the mark,”1 to describe the basic tendency of the hu-
man person to fall short of perfection. In fact, the Gospels, in the original 
Greek, speak of hamartia,2  the modern word for which will be immedi-
ately recognizable: it is what we call sin, the rejection of God, the source 
of all good. The negative effects of our separation from him so obviously 
frustrate our natural desires for health, wellbeing, and lasting happiness. 

We see that even before Christ’s in-
carnation, humanity recognized it 
was “sick” and required divine in-
tervention if minds and hearts were 
ever to be set right.

All of us experience the conse-
quences of original sin. All of us 

All of us . . . experience the 
desire for God's grace, which 
acts like a divine medicine 
poured out as balm for our 
anxieties, hurts, and wounds.



66

experience the tendency to miss the mark and the sickness of mind and 
heart that results from our fallen condition. And all of us, in one way 
or another, experience crises that affect our mental health and wellbeing, 
threatening our capacity to experience the happiness and peace which 
God wishes for us. Fortunately, all of us (whether we realize it or not) also 
experience the desire for God’s grace, which acts like a divine medicine 
poured out as balm for our anxieties, hurts, and wounds.

As a priest and bishop, I have observed with increasing pastoral concern 
the emergence of a broad crisis concerning mental health that is negative-
ly impacting Americans, and especially young people, in terms of their 
spiritual, mental, emotional, and physical wellbeing. The intent of this 
pastoral letter is therefore to offer encouragement and guidance, in light 
of the teachings of Christ and the Gospel, to all who wish to confront and 
overcome the modern world’s challenges to mental health and wellbeing. 
In this pastoral letter, I offer my reflections on the proper place of coun-
seling in the Catholic life—when and in what manner we should make 
use of it in our pursuit of that authentic happiness that is holiness. 

Our Savior, the Divine Physician

The early Church recognized our Lord through his actions and words 
as the Divine Physician, the healer and Savior for all persons. Jesus 
Christ came to heal the wounds of humanity and restore us to health, 
and in this way his coming was the true sign of hope which humanity 
had so long sought.



7

In sacred Scripture, Christ observes, “Those who are well do not need 
a physician, but the sick do” (Mt 9:12). Throughout the Gospels, we 
see our Lord acting as a healer, revealing his authority over ailments af-
fecting mind, body, and soul. He heals paralytics, cures the blind and 
deaf, restores health to lepers and the possessed, and even raises the 
dead. This explains why the Church describes our Lord as “physician of 
our souls and bodies” (CCC 1421) and why the sacramental life of the 
Church continues to bring healing through the sacraments of reconcil-

iation and anointing of 
the sick in Christ’s name. 
Although physical heal-
ings are naturally sought 
by any who are sick, the 
Church follows our 
Lord in emphasizing the 
primacy of spiritual heal-

ing, the importance of faith in God, and fidelity to his commands as the 
key for everlasting salvation. 

The Gospels repeatedly show that faith is essential for our health and 
wellbeing in this life and the next. When Christ approaches two blind 
men who cry out to be healed, he first asks “Do you believe that I can 
do this?” When they affirm their belief, their eyes are opened (Mt 9:27–
29). When a contrite woman anoints the feet of Jesus, he declares: “Your 
faith has saved you; go in peace” (Lk 7:50). When our Lord cures lepers, 
and one returns in thanksgiving, he likewise assures him: “Your faith has 
saved you” (Lk 17:19). Perhaps most famously, when a woman who had 
been sick for 12 years desperately reaches out amidst a crowd and merely 
touches Christ’s garment with faith, our Lord stops and addresses her 
personally: “Daughter, your faith has saved you. Go in peace and be 
cured of your affliction” (Mk 5:34).

The Church follows our Lord in 
emphasizing the primacy of spiritual 
healing, the importance of faith in 
God, and fidelity to his commands as 
the key for everlasting salvation.



8

In each instance, the Gospels encourage us to notice not so much the 
miraculous cures our Lord grants, not simply the restoration of bodily, 
physical, mental, or social health and wellbeing, but on a profound level 
the fact that Christ affirms faith as the crucial factor—even in circum-
stances where such faithfulness seems in the eyes of the wider world to 
be desperate, foolish, or even absurd. Faith and trust in God are shown 
to be the keys to everlasting health and wellbeing for humanity, a fact 
which should encourage each of us as we confront and overcome a 
deepening crisis concerning our mental health and wellbeing in mod-
ern life. At the same time, we must be careful in recognizing that not 
all who ask for healing are healed, either in the way they want or in the 
timeframe for which they may hope.3 As we grow in faith, may we grow 
in openness to God’s will for our good—even, and perhaps especially, in 
ways that are challenging and uncertain from our limited perspectives.

The Modern World, Mental Health and Wellbeing, 
and the Pursuit of Happiness

Each one of us is affected personally by the growing mental health cri-
sis unfolding in the modern world. The scale and scope of this crisis are 
staggering. According to the National Alliance on Mental Illness, one in 
five American adults experience mental health challenges each year.4  For 
one in 20 American adults, such illnesses are serious and prevent them 
from working effectively or engaging in healthy relationships.5 Today, 
more than 8.4 million Americans provide care to an adult struggling with 
emotional or mental health issues, and these caregivers spend an average 
of 32 hours per week providing care to their struggling loved ones.6 Trou-
blingly, mental health issues have become so common that depression is 
now the leading cause of disability worldwide.7 

Despite the large number of people in our country suffering from poor 
mental health, fewer than half pursue and receive treatment. Even those 
actively seeking treatment often delay getting help, with most people 



9

waiting more than a decade after difficulties begin before they start coun-
seling.8 Although the modern world promises autonomy, liberty, and the 
right of all to pursue a kind of happiness, increasingly it seems to pro-
duce depression and hopelessness. As people of faith, Christians have a 
particular responsibility to address the stigmas that prevent people from 
seeking help and to remove barriers that keep so many stuck in patterns 
of isolation and misery.

One of the chief concerns underlying the crisis of mental health issues in 
our world today is an increase among all persons, and especially young 
adults, suffering from loneliness. This was true prior to the appearance 
of COVID-19 and has only continued to worsen. Children and young 
adults in our country experience higher rates of loneliness and isolation 
than any prior generation, with the majority of members of Generation 
Z (born from 1997–2012) reporting that they felt lonely at least one or 
two times per month during their childhood.9 No doubt this is due to 
many factors, including an overreliance on artificial and digital media as 
methods of connection to others, albeit ones that fundamentally lack 
the essential embodied qualities of genuine personal encounter. The so-
cial isolation that follows has detrimental results on physical and men-
tal health, which in turn leads to higher risks of unsafe behavior such as 
substance abuse.10 While the effect of this isolation is most pronounced 
among teens and young adults, none of us is immune. A recent survey of 
how Americans spend their time shows that over the last 20 years, we have 



10

spent more time in isolation and less time connecting with our communi-
ties, friends, and even family members residing in the same home.11 We all 
feel this disconnection in daily life, and because we are increasingly “alone 
together,”12  we naturally risk depression and despair.

At times, we may even attempt to use our own wounds and brokenness 
as a way to connect with others. We may become tempted to allow our 
hurts to define us as we seek to identify ourselves.  And although a de-
sire to find commonality in shared experiences is natural, when we define 
ourselves by our illness or traumas, we can allow those sorrows to take on 
a life of their own. We may create situations where our personal identity 
becomes entangled with a diagnosis. We may label ourselves as tempera-
mentally depressive or scrupulous and 
even come to identify with such labels 
as if they were unchangeable realities. 
Instead, we always should remember 
our true identity as a son or daughter 
of God, seeing ourselves as made in 
his image and likeness and having the 
privilege of bearing crosses that may 
mysteriously contribute to our sancti-
fication and that of our wider world. 

It is a simple fact that many of the challenges we experience today have 
their roots in the breakdown of the family, a breakdown accelerated over 
the past century by the progressive disintegration of sacramental marriage 
as a cultural and social norm. Children first discover their inherent digni-
ty in the context of their family, and specifically through relationship with 
their father and mother. The Church upholds marriage as a sacramental 
reality not only for the sake of husband and wife, but also for the sake of 
children who have a right to their natural parents and the stability that 
flows from faithful marital love. 

We always should remember 
our true identity as a son or 
daughter of God . . . having the 
privilege of bearing crosses that 
may mysteriously contribute to 
our sanctification and that of 
our wider world. 



11

Today, tragically, 40 percent of American children are born outside the 
context of marriage.13 This basic social instability, coupled with the equal-
ly destabilizing presence of divorce, means that 35 percent of teenagers 
today live without one of their biological parents in the home.14 Conse-
quently, America’s culture of family instability often leads to emotion-
al instability and a diminished confidence in relationships. The Church 
promotes the sanctity of marriage and the good of the family and its 
members, and for this reason encourages all mothers, fathers, and chil-
dren, regardless of marital or family circumstances, to see themselves as 
agents for the healing and restoration of our nation and our culture.

When we lack connection with others, we often lack a sense of purpose. 
As human persons, we are naturally social and drawn to relationship 
with others. This is why isolation often leads many young people to feel 
a sense of drifting and meaninglessness. One recent report showed that 
58 percent of young adults said that they experienced little or no purpose 
or meaning in their lives over the previous month.15 Unsurprisingly, half 
of the young adults surveyed reported that their lack of clear purpose in 
their lives negatively affected their mental health.16 

Hopelessness, in other words, has a direct impact on health. The terms 
“diseases of despair” and “deaths of despair” relate to those who—when 
faced with a sense that their personal, material, and social future is bleak—
engage in substance abuse or other forms of sometimes fatal self-harm.17 
Despair has increased significantly over the past generation; it now ac-
counts for the fifth leading cause of death in our nation.18  

The promises of the modern world, including its assurance that we can 
or should be liberated from any personal bond or human connection not 
consciously and constantly chosen, turn out to be false. Fortunately, the 
distinctively American pursuit of happiness can rightly orient us if we 
understand this pursuit in the way America’s founders did, as a virtuous 
happiness resulting from the health and wellbeing of body, mind, and 



12

soul, with the nation and her people right-
ly oriented to God as the author of our lives. 
Our pursuit of happiness can quickly go astray 
whenever it becomes disconnected from the 
Christian understanding of happiness as a fruit 
of faith and virtue. When we break free from 
the falsehoods and trivialities of the modern 
world, we can recover the knowledge our founders had: happiness for the 
nation and for citizens alike depends, first and foremost, on our relation-
ship with God. 

A Christian Understanding of Mental Health
and Happiness 

When we speak of a Christian understanding of happiness and of mental 
health and wellbeing, we are speaking about the genuine flourishing of 
the human person. The difference between Catholic and secular views 
of happiness and mental health is the difference between a “freedom for” 
versus a “freedom from” mentality.  The secular world takes a “freedom 
from” approach—a freedom from anxieties, burdens, distress, and even 
their symptoms. Certainly, these sorts of freedoms are desirable and im-
portant, but they are not ends in themselves. A Christian approach to 

Happiness for the 
nation and for citizens 
alike depends, first 
and foremost, on our 
relationship with God.

12



13

mental health, wellbeing, and the pursuit of happiness purposefully ad-
dresses and reduces problems, often through counseling, but also goes 
deeper.19 The Christian “freedom for” perspective encourages us to rec-
ognize freedom as a gift meant for our holistic flourishing. The Christian 
approach guides us to consider what God asks of us in our lives. When 
we do this, we may move beyond anxiety or distress and any attempt to 
manage ourselves, and embrace faith and trust in God who desires our 
good and calls us toward an eternal happiness that will only ever be ex-
perienced imperfectly and incompletely in this life (1 Cor 13:12). When 
we come to see by the light of God, we are given the grace to contemplate 
the everlasting happiness and transcendence of heaven. In this way, we 
may experience even in this life the abiding joy and peace that characterize 
Christian men and women in every generation.

The joy and peace of Christian hap-
piness are truly distinct from secular 
notions, which are often fleeting re-
sponses to our daily circumstances. 
We may be happy when we hear our 
favorite song, when a friend tells a 
good joke, or when we enjoy a particu-
lar meal. This sort of happiness fades. 
The Christian, by God’s grace, sees 

beyond changing circumstances and temporal experiences to deeper and 
more meaningful realities. In a recent address to missionary priests, Pope 
Leo XIV offered remarks that could just as easily apply to all the faith-
ful. Truly all Christians are called to “radiate our personal experience of 
friendship with Christ, which shines through in our way of living, in our 
attitude, in our humanity, and in how we are capable of living out healthy 
relationships.”20 When we choose faith and trust in God, especially amid 
challenging and even overwhelming circumstances, we enjoy the joy and 
peace of the Christian recognition that, just as we are not the authors of 
our own lives, neither will we be the authors of our own lasting happiness.

The joy and peace of 
Christian happiness is 
truly distinct from secular 
notions, which are often 
fleeting responses to our 
daily circumstances.



14

How then do we pursue Christian happiness and mental health in a world 
full of sorrows? We must be willing to connect with others. We are made 
for community and find purpose when given the chance to cultivate au-
thentic relationships with others and practice virtues like compassion. All 
things that are devotional and holy are also healthy for the human psyche, 
including the sacrament of reconciliation on a regular basis. Although 
we all experience the effects of original and personal sin, we should not 
imagine that everyone requires counseling. There are ordinary means of 
happiness and sanctification in everyday life, in the form of friendships, 
family relationships, and community building. Due to the structure of our 
society, we must be more intentional than ever about our daily priorities, 
especially including our prioritization of relationship with friends and 
family. Encouraging research shows that positive social connections are 
not only essential for mental health but also improve physical health and 
life expectancy.21 For some, this is relatively easy to pursue while for oth-
ers, whether due to anxiety, depression, or trauma, the notion of pursuing 
fulfilling relationships and engaging in positive connections may appear 
overwhelming. In such cases, it is essential to seek professional counseling.



15

Christian Counseling Restores Us for 
Our Daily Pilgrimage

A mental health professional, anchored in truth and guided by faith, can 
help persons challenge negative and false ways of seeing the world, process 
and heal from old wounds, and encourage the development of new and 
positive behaviors and habits. A good counselor will have a Christian un-
derstanding of the world and of the human person rather than a secular 
one: that persons are oriented to God, to authentic human relationships, 
and to the practice of the virtues which help us to glimpse heaven even now. 

Counseling involves sharing our mind and heart with another in the 
hope of being restored to health and wellbeing in body, mind, and soul. 
This is why it is so important that a counselor acknowledges key truths 
such as the God-given sacredness of human life, the sanctity of sacra-
mental marriage, and the centrality of the family. A counselor with a 
Christian theological anthropology—that is, the understanding of our 
origin and ultimate destiny in God—is better equipped to help us over-
come the obstacles that prevent us from being fully able to follow God’s 
call in our lives. 

Counseling, rightly anchored in a Christian theological anthropology, re-
stores and equips us for our daily pilgrimage. As we journey through this 
life to heaven, we benefit by realizing that the purpose of counseling is 
neither to eliminate all hardships nor to establish a perpetual dependency 
on therapy!22 Counseling should help us accept and embrace challenges 
in our lives with the confidence that comes from a preeminent relation-
ship with God and the healing offered through relationship with his Son, 
the Divine Physician. Such counseling can assist in our healing and recov-
ery and help us to regain our freedom of action in our daily lives.

As Catholics, we understand that suffering, whether physical or mental, 
is an invitation to draw near to Christ at the foot of the cross. We can find 



16

purpose and meaning in suffering if we first 
recognize that everyone suffers to different 
degrees and that peace is possible when 
suffering is offered to God with confidence 
and earnest prayer. The Christian can learn 
to accept and even embrace suffering, mov-
ing beyond purely personal concerns and 
focusing on the good of others. In turn, 
these personal connections strengthen us in courage and compassion for 
others and prompt us to transcend our circumstances. 

As Catholics, we 
understand that suffering, 
whether physical or mental, 
is an invitation to draw 
near to Christ at the foot of 
the cross. 

16



17

The Catholic understanding of human flourishing concerns what the 
Church has come to call the integral development of the whole person, in 
mind and body, ordered to the greatest possible happiness in this life and 
eternal communion with God in the beatific vision. As Saint Pope Paul 
VI observed, the Church is truly an expert in humanity23 and knows that 
human flourishing cannot be merely reduced to an attempt to minimize 
negative experiences or maximize positive ones. In his encyclical Spe Salvi, 
Pope Benedict XVI speaks to the importance of recognizing that to be 
human means to embrace both the good and the bad and through these 
experiences, ever more confidently turn to Christ: 

It is when we attempt to avoid suffering by withdrawing from 
anything that might involve hurt, when we try to spare ourselves 
the effort and pain of pursuing truth, love, and goodness, that 
we drift into a life of emptiness, in which there may be almost no 
pain, but the dark sensation of meaninglessness and abandon-
ment is all the greater. It is not by sidestepping or fleeing from 
suffering that we are healed, but rather by our capacity for ac-
cepting it, maturing through it and finding meaning through 
union with Christ, who suffered with infinite love.24 

Suffering, however, should not be confused with despair.  If suffering is 
a hardship that allows us to see beyond ourselves, moving closer toward 
Christ and others, despair on the other hand lacks that other-focused 
quality. Despair is a pain that isolates us from others, keeps us focused 
on our own struggles, and blinds us to any larger meaning and purpose. 
Although suffering may be redemptive for the Christian, despair has no 

positive purpose. God may allow suffer-
ing in our lives, but he forbids despair. 
Any person experiencing recurrent or 
unrelenting despair should seek assistance 
and support.

Although suffering may 
be redemptive for the 
Christian, despair has 
no positive purpose.



18

All of us are pilgrims, journeying with the hope of eternal happiness with 
God in heaven and with Christ, the Divine Physician, as our healer and 
hope on earth. Our paths will be difficult at times. Christ tells us, “Who-
ever wishes to come after me must deny himself, take up his cross, and fol-
low me” (Mt 16:24). We can be confident that Christ, our friend, is truly 
wonder-counselor and Prince of Peace (Is 9:5). 
We are called to embrace whatever he permits us 
to bear, knowing that by humbly and resolutely 
carrying our burdens and with the help of his 
grace, we may grow in the virtues of courage 
and steadfastness as well as faith, hope, and love. 
By God’s grace, we can strive in this world after 
the everlasting happiness which he promises to 
those who love him!

Our Hope for Everlasting Happiness

May we prayerfully reflect together on the importance of faith and “plac-
ing our trust in Christ’s promises and relying not on our own strength, 
but on the help of the grace of the Holy Spirit” (CCC 1817). We must 
rely on our faith in times of hardship.

We also must be willing to act for the good of those who need help. In 
response to growing needs, the Catholic Diocese of Arlington has estab-
lished a Mental Health Council. The purpose of this council is to assist 
in providing guidance and resources to support those experiencing signif-
icant mental health challenges as well as their loved ones. We are also com-
mitted to providing training opportunities for mental health counselors 
so that they are better able to provide life-transforming services grounded 
in a Catholic anthropology that emphasizes the sacredness of all human 
life and the dignity of every person. It is my sincere hope that these efforts 
will be a beacon to those crying out for help in the dark, so that they are 

By God's grace, we can 
strive in this world after 
the everlasting happiness 
which he promises to 
those who love him!



19

able to find the assistance they need and come to experience Christian 
happiness and full flourishing now and forever.

Finally, in our daily lives, may we reflect without ceasing on God’s prom-
ise that, “You are mine” (Is 43:1). May we pray with humility and trust, 
seeking whenever necessary the assistance of professional experts who are 
Christ’s instruments for our healing. May we actively engage with the 
sacramental life of the Church and support one another in our parish 
communities. And may we find consolation and peace in the frequent 
reception of the Eucharist and the adoration of the one who promises to 
save us, forever and always.

Bishop Michael F. Burbidge

19



20

Heavenly Father,
healer of those who are sick,

hear our prayers for our brothers and sisters 
who are afflicted in mind and body.  

 
In your mercy and love
restore them to health 

and grant them strength and consolation in your Son 
and through the comforting presence 

of the Holy Spirit, the Consoler.  
 

Through our Lord Jesus Christ, your Son, 
who lives and reigns with you, 
in the unity of the Holy Spirit, 
God for ever and ever. Amen.



21

resources

•	 CatholicTherapists.com: A national directory of mental health pro-
fessionals screened for faithful adherence to the Magisterium of the 
Church. catholictherapists.com

•	 Catholic Psychotherapy Association: A professional organiza-
tion created to support mental health practitioners by promoting 
the development of psychological theory and mental health practice 
which encompasses a full understanding of the human person, fami-
ly, and society in fidelity to the Magisterium of the Catholic Church. 
catholicpsychotherapy.org

•	 Divine Mercy University: An international center for the scientific 
study of psychology with a Catholic understanding. divinemercy.edu

•	 National Catholic Mental Health Campaign: A year-round initia-
tive of the United States Conference of Catholic Bishops (USCCB) 
to encourage all people of good will to respond to the ongoing mental 
health crisis across the United States. usccb.org/mental-health



22

1 The Greek verb ἁμαρτάνω (hamartanō, "to miss the mark"), was originally an archery term for failing 
to hit the target.
2 The Greek “hamartia” is the primary term for sin and appears throughout the New Testament. 
When John the Baptist lays eyes on Jesus, for instance, sacred Scripture records his declaration: “Be-
hold, the Lamb of God, who takes away the sins (ἁμαρτίαν) of the world!”
3 2 Pet. 3:8 (New Revised Standard Version; “But do not ignore this one fact, beloved, that with the 
Lord one day is like a thousand years and a thousand years like one day.”).
4 National Alliance on Mental Illness, “Mental Health by the Numbers,” https://www.nami.org/
about-mental-illness/mental-health-by-the-numbers/. Accessed September 25, 2025.
5 Ibid.
6 Ibid.
7 Ibid.
8 Ibid.
9 Institute for Family Studies, “Growing Up Lonely: Generation Z,” https://ifstudies.org/blog/
growing-up-lonely-generation-z. Accessed September 29, 2025.
10 Ballard Brief, Brigham Young University, “Isolation among Generation Z in the United States,” 
https://ballardbrief.byu.edu/issue-briefs/isolation-among-generation-z-in-the-united-states. Accessed 
September 29, 2025.
11 V. D. Kannan and P. J. Veazie, “US Trends in Social Isolation, Social Engagement, and Companion-
ship – Nationally and by Age, Sex, Race/Ethnicity, Family Income, and Work Hours, 2003–2020,” 
SSM - Population Health 21 (2022): 101331.
12 Sherry Turkle, Alone Together: Why We Expect More from Technology and Less from Each Other 
(New York: Basic Books, 2011).
13 Institute for Family Studies, “Family Breakdown and America’s Welfare System,” https://ifstudies.
org/blog/family-breakdown-and-americas-welfare-system. Accessed September 29, 2025.
14 Ibid.
15 Making Caring Common Project, Harvard Graduate School of Education, “Gen Z: Meaning & 
Purpose,” https://mcc.gse.harvard.edu/whats-new/gen-z-meaning-purpose. Accessed September 29, 
2025.
16  Ibid.
17 Florida Atlantic University, “Deaths of Despair Study,” https://www.fau.edu/newsdesk/articles/
deaths-of-despair-study.php. Accessed September 29, 2025.
18 Maria Carmenza Mejia, Charles H. Hennekens, Robert S. Levine, and Panagiota Kitsantas, 
"Deaths of Despair: A Major and Increasing Contributor to United States Deaths," Advances in Pre-
ventive Medicine and Health Care 7 (November 6, 2024): 1062, https://doi.org/10.29011/2688-
996X.001062.
19 United States Conference of Catholic Bishops (USCCB), “Healing and Hope: A Catholic Re-
sponse to Mental Health,” YouTube video, December 5, 2025, https://www.youtube.com/
watch?v=mS1C-v9lrXs.

endnotes



23

20 Leo XIV, Address to Two Groups of Priests: To Participants in the Course for Formators in Semi-
naries and to Participants in the General Chapter of the Xaverian Brothers, speech, Clementine Hall, 
Vatican City, July 25, 2025, https://www.vatican.va/content/leo-xiv/en/speeches/2025/july/docu-
ments/20250725-sacerdoti.html.
21 J. Holt-Lunstad, World Psychiatry 23, no. 3 (September 16, 2024): 312–332.
22 Abigail Shrier, Bad Therapy: Why the Kids Aren’t Growing Up (New York: Sentinel, 2024).
23 Paul VI, “Address of the Holy Father Paul VI to the United Nations Organization,” speech, United 
Nations, New York, October 4, 1965, The Holy See, https://www.vatican.va/content/paul-vi/en/
speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651004_united-nations.html.
24 Benedict XVI, Encyclical Letter Spe Salvi, November 30, 2007, 37.



24

His Excellency Most Reverend Michael F. Burbidge

The Most Reverend Michael F. Burbidge is a native of 
Philadelphia, Pennsylvania. He attended St. Charles 
Borromeo Seminary and was ordained a priest of the 
Archdiocese of Philadelphia in 1984.

Bishop Burbidge holds a bachelor’s degree in philosophy 
and a master’s degree in theology from St. Charles Bor-
romeo Seminary, a master’s in education administration 
from Villanova University, and a doctorate in education 
from Immaculata College.

In addition to parish and school priestly assignments, he served as administra-
tive secretary to the Archbishop of Philadelphia from 1992-1999. In 1998, he 
was named Honorary Prelate to His Holiness Pope John Paul II with the title 
of Monsignor. In 1999, then Monsignor Burbidge was appointed rector of 
St. Charles Borromeo Seminary. In 2002, he was ordained an auxiliary bishop 
of Philadelphia.

On June 8, 2006, Pope Benedict XVI named Bishop Burbidge the fifth bishop 
of the Catholic Diocese of Raleigh. On October 4, 2016, he was announced by 
Pope Francis as the fourth bishop of the Catholic Diocese of Arlington and was 
installed on December 6, 2016, at the Cathedral of Saint Thomas More.

Bishop Burbidge is a member of several Boards of Trustees, including The Cath-
olic University of America, Mount St. Mary’s Seminary, the Basilica of the Na-
tional Shrine of the Immaculate Conception, Catholic International University, 
and the Commissariat of the Holy Land.

Bishop Burbidge has held a number of leadership positions at the United States 
Conference of Catholic Bishops and previously served as Chairman of the USC-
CB Committee on Clergy, Consecrated Life and Vocations, the Committee for 
Communications, and the Committee on Pro-Life Activities.

In recent years, Bishop Burbidge has published pastoral letters titled, “In 
Tongues All Can Hear: Communicating the Hope of Christ in Times of 
Trial” and “The Christian Family, In Vitro Fertilization, and Heroic Witness to 
True Love.” 



EL MÉDICO DIVINO 
y un

ENFOQUE CRISTIANO de la 

SALUD MENTAL
Y EL BIENESTAR

MONSEÑOR MICHAEL F. BURBIDGE
OBISPO DE ARLINGTON

ENERO DE 2021

Una Carta Pastoral 



«Que el Dios de la paz los santifique 
plenamente, para que ustedes se 

conserven irreprochables en todo su ser 
– espíritu, alma y cuerpo – hasta la 
Venida de nuestro Señor Jesucristo».

1 Tesalonicenses 5:23



27

IntroducciÓn 

Ser cristiano es celebrar la llegada del Hijo de Dios, Jesucristo, entre no-
sotros. El misterio de la encarnación, la entrada personal de Dios en la his-
toria y la buena nueva de la revelación de Cristo, que llamamos Evangelio, 
lo cambiaron todo. Simplemente, nunca hemos vuelto a ser los mismos, 
pues desde la vida, muerte y resurrección de nuestro Señor y el comienzo 
de la misión de la Iglesia, hemos vivido con una sincera esperanza de una 
felicidad auténtica y eterna. 

Incluso antes de la llegada de Cristo y de nuestro conocimiento definitivo 
de la bondad de Dios y de la posibilidad de la paz celestial, la humani-
dad sabía que no todo estaba bien. Sabían que necesitaban un Salvador. 
Aristóteles observó que todo ser humano «persigue el bien o el bien apa-
rente» en sus acciones. Todos luchamos por el bien o por lo que creemos 
que nos traerá la felicidad, pero también tendemos a confundir lo que es 
verdaderamente bueno con lo que solo parece serlo. El mero hecho de que 
nos cueste distinguir los bienes objetivos de los males objetivos era, para 
los antiguos, un signo de nuestra fragilidad. Esto ayuda a explicar por qué 
Aristóteles también hablaba de hamartia, que literalmente significa «er-
rar el blanco»,1 para describir la tendencia básica del ser humano a no alca-
nzar la perfección. De hecho, los Evangelios, en el griego original, hablan 
de hamartia,2 cuya palabra moderna se reconoce inmediatamente: es lo 
que llamamos pecado, el rechazo de Dios, la fuente de todo bien. Los efec-
tos negativos de nuestra separación de Él frustran de manera tan eviden-

te nuestros deseos naturales 
de salud, bienestar y felicidad 
duradera. Vemos que, inclu-
so antes de la encarnación de 
Cristo, la humanidad recon-
ocía que estaba «enferma» y 
que necesitaba la intervención 
divina para que sus mentes y 
corazones se enderezaran. 

Todos nosotros . . . experimentamos 
el deseo de la gracia de Dios, que 
actúa como una medicina divina 
derramada como bálsamo para sus 
ansiedades, dolores y heridas.



2828

Todos experimentamos las consecuencias del pecado original. Todos 
experimentamos la tendencia a fallar y la enfermedad de la mente y el 
corazón que resulta de nuestra condición caída. Y todos, de una u otra 
forma, experimentamos crisis que afectan nuestra salud mental y nuestro 
bienestar, amenazando nuestra capacidad de experimentar la felicidad y 
la paz que Dios desea para nosotros. Afortunadamente, todos nosotros 
(nos demos cuenta o no) también experimentamos el deseo de la gracia 
de Dios, que actúa como una medicina divina derramada como bálsamo 
para sus ansiedades, dolores y heridas.

Como sacerdote y obispo, he observado con creciente preocupación pas-
toral la aparición de una amplia crisis relacionada con la salud mental que 
está afectando negativamente a los estadounidenses, especialmente a los 
jóvenes, en términos de su bienestar espiritual, mental, emocional y físico. 
Por lo tanto, la intención de esta carta pastoral es ofrecer ánimo y orient-
ación, a la luz de las enseñanzas de Cristo y del Evangelio, a todos aquellos 
que desean afrontar y superar los retos que el mundo moderno plantea 
para la salud mental y el bienestar. En esta carta pastoral, ofrezco mis re-
flexiones sobre el lugar que ocupa el asesoramiento en la vida católica: 
cuándo y de qué manera debemos recurrir a él en nuestra búsqueda de esa 
auténtica felicidad que es la santidad. 

Nuestro Salvador, el Médico Divino

La Iglesia primitiva reconoció a nuestro Señor, a través de sus acciones 
y palabras, como el Médico Divino, el sanador y el Salvador de todas las 
personas. Jesucristo vino a sanar las heridas de la humanidad y a restau-
rar nuestra salud; de esta manera, su venida fue la verdadera señal de 
esperanza que la humanidad había buscado durante tanto tiempo.



29

En las Sagradas Escrituras, Cristo observa: «Los que están sanos no 
necesitan médico, sino los enfermos» (Mateo 9:12). A lo largo de los 
Evangelios, vemos a nuestro Señor actuando como sanador, revelando 
su autoridad sobre las dolencias que afectan a la mente, el cuerpo y el 
alma. Cura a los paralíticos, a los ciegos y sordos, devuelve la salud a los 
leprosos y a los poseídos, e incluso resucita a los muertos. Esto explica 
por qué la Iglesia describe a nuestro Señor como «médico de sus almas 
y cuerpos» (CIC 1421) y por qué la vida sacramental de la Iglesia sigue 
brindando curación a través de los sacramentos de la reconciliación y la 
unción de los enfermos en nombre de Cristo. Aunque las curaciones 

físicas son naturalmente bus-
cadas por cualquier persona 
enferma, la Iglesia sigue a 
nuestro Señor al enfatizar la 
primacía de la curación es-
piritual, la importancia de la 
fe en Dios y la fidelidad a sus 
mandamientos como clave 
para la salvación eterna. 

Los Evangelios muestran repetidamente que la fe es esencial para nues-
tra salud y bienestar en esta vida y en la próxima. Cuando Cristo se 
acerca a dos ciegos que claman por ser sanados, primero les pregunta: 
«¿Creen que puedo hacer esto?». Cuando ellos afirman su fe, sus ojos 
se abren (Mateo 9, 27-29). Cuando una mujer contrita unge los pies de 
Jesús, él declara: «Tu fe te ha salvado; vete en paz» (Lucas 7:50). Cuan-
do nuestro Señor cura a los leprosos y uno de ellos regresa para darle las 
gracias, él le asegura igualmente: «Tu fe te ha salvado» (Lucas 17:19). 
Quizás el caso más famoso sea el de una mujer que llevaba doce años 
enferma y que, desesperada, se abre paso entre la multitud y, con fe, se 
limita a tocar el manto de Cristo. Nuestro Señor se detiene y se dirige 
personalmente a ella: «Hija, tu fe te ha salvado. Vete en paz y queda 
curada de tu aflicción» (Marcos 5:34).

La Iglesia sigue a nuestro Señor 
al enfatizar la primacía de la 
curación espiritual, la importancia 
de la fe en Dios y la fidelidad a sus 
mandamientos como clave para la 
salvación eterna. 



30

En cada caso, los Evangelios nos animan a fijarnos no tanto en las cu-
raciones milagrosas que nuestro Señor concede, ni simplemente en la 
restauración de la salud y el bienestar corporal, f ísico, mental o social, 
sino, a un nivel más profundo, en el hecho de que Cristo afirma que la 
fe es el factor crucial, incluso en circunstancias en las que tal fidelidad 
parece, a los ojos del mundo en general, desesperada, insensata o incluso 
absurda. La fe y la confianza en Dios se muestran como las claves de 
la salud y el bienestar eternos de la humanidad, un hecho que debería 
animarnos a cada uno de nosotros al enfrentarse y superar una crisis 
cada vez más profunda relacionada con nuestra salud mental y nuestro 
bienestar en la vida moderna. Al mismo tiempo, debemos tener cuidado 
al reconocer que no todos los que piden la curación son sanados, ni de la 
manera que desean ni en el plazo que esperan.3 A medida que crecemos 
en la fe, que crezcamos en la apertura a la voluntad de Dios para nuestro 
bien, incluso, y quizás especialmente, en formas que son desafiantes e 
inciertas desde nuestras perspectivas limitadas.

El mundo moderno, la salud mental y el bienestar, 
y la búsqueda de la felicidadt

Cada uno de nosotros se ve afectado personalmente por la creciente crisis 
de salud mental que se está desarrollando en el mundo moderno. La mag-
nitud y el alcance de esta crisis son asombrosos. Según la Alianza Nacio-
nal sobre Enfermedades Mentales, uno de cada cinco adultos estadoun-
idenses experimenta problemas de salud mental cada año.4 Para uno de 
cada veinte adultos estadounidenses, estas enfermedades son graves y les 
impiden trabajar de forma eficaz o mantener relaciones saludables.5 En 
la actualidad, más de 8,4 millones de estadounidenses cuidan a un adul-
to que lucha contra problemas emocionales o de salud mental, y estos 
cuidadores dedican una media de 32 horas a la semana a atender a sus seres 
queridos.6 Es preocupante que los problemas de salud mental se hayan 
vuelto tan comunes que la depresión sea ahora la principal causa de disca-
pacidad en todo el mundo.7 



31

A pesar del gran número de personas en nuestro país que padecen prob-
lemas de salud mental, menos de la mitad buscan y reciben tratamien-
to. Incluso aquellos que buscan tratamiento activamente suelen retrasar 
la búsqueda de ayuda, y la mayoría de las personas esperan más de una 
década desde que comienzan las dificultades antes de iniciar la terapia.8  

Aunque el mundo moderno promete autonomía, libertad y el derecho 
de todos a buscar una forma de felicidad, cada vez más parece generar de-
presión y desesperanza. Como personas de fe, los cristianos tienen la re-
sponsabilidad particular de abordar los estigmas que impiden a las perso-
nas buscar ayuda y eliminar las barreras que mantienen a tantas personas 
atrapadas en patrones de aislamiento y miseria.

Una de las principales preocupaciones que subyacen a la crisis de salud 
mental en nuestro mundo actual es el aumento de todas las personas, y 
especialmente de los adultos jóvenes, que sufren de soledad. Esto ya era así 
antes de la aparición de la COVID-19 y no ha hecho más que empeorar. 
Los niños y los adultos jóvenes de nuestro país experimentan índices de 
soledad y aislamiento más altos que cualquier generación anterior, y la 
mayoría de los miembros de la Generación Z (nacidos entre 1997 y 2012) 
afirman que se sintieron solos al menos una o dos veces al mes durante 
su infancia.9 Sin duda, esto se debe a muchos factores, entre ellos la de-
pendencia excesiva de los medios artificiales y digitales como métodos de 
conexión con los demás, aunque estos carecen fundamentalmente de las 
cualidades esenciales que caracterizan a los encuentros personales auténti-
cos. El aislamiento social que esto conlleva tiene efectos perjudiciales para 
la salud física y mental, lo que, a su vez, aumenta el riesgo de comporta-
mientos peligrosos, como el abuso de sustancias.10 Aunque el efecto de 
este aislamiento es más pronunciado entre los adolescentes y los adultos 



32

jóvenes, ninguno de nosotros es inmune a él. Una encuesta reciente sobre 
cómo pasan el tiempo los estadounidenses muestra que, en los últimos 
20 años, hemos pasado más tiempo aislados y menos tiempo conectando 
con nuestras comunidades, amigos e incluso con los miembros de nuestra 
familia que residen en el mismo hogar.11 Todos sentimos esta desconexión 
en la vida cotidiana y, como cada vez estamos más «solos juntos»,12 cor-
remos naturalmente el riesgo de caer en la depresión y la desesperación.

A veces, incluso podemos intentar utilizar nuestras propias heridas y 
quebrantamientos como una forma de conectar con los demás. Podemos 
sentir la tentación de permitir que sus heridas les definan mientras bus-
can identificarse a sí mismos. Y aunque el deseo de encontrar puntos en 
común en experiencias compartidas es natural, cuando se definen a sí mis-
mos por su enfermedad o sus traumas, pueden permitir que esas penas 
cobren vida propia. Podemos crear situaciones en las que su identidad 
personal se vea involucrada en un diagnóstico. Podemos etiquetarnos a 
nosotros mismos como temperamentalmente depresivos o escrupulosos 
e incluso llegar a identificarnos con 
esas etiquetas como si fueran reali-
dades inmutables. En cambio, siempre 
debemos recordar nuestra verdadera 
identidad como hijos e hijas de Dios, 
viéndonos a sí mismos como hechos 
a su imagen y semejanza y teniendo el 
privilegio de llevar cruces que pueden 
contribuir misteriosamente a nuestra 
santificación y a la de nuestro mundo 
en general.  

Es un hecho simple que muchos de los desafíos que experimentamos hoy 
en día tienen sus raíces en la ruptura de la familia, una ruptura acelerada 
durante el último siglo por la progresiva desintegración del matrimonio 
sacramental como norma cultural y social. Los niños descubren por prim-
era vez su dignidad inherente en el contexto de su familia y concretamente 

Siempre debemos recordar 
nuestra verdadera identidad 
como hijos e hijas de Dios . . . 
teniendo el privilegio de llevar 
cruces que pueden contribuir 
misteriosamente a nuestra 
santificación y a la de nuestro 
mundo en general.  



33

a través de la relación con su padre y su madre. La Iglesia defiende el ma-
trimonio como una realidad sacramental no solo por el bien del marido 
y la mujer, sino también por el bien de los hijos, que tienen derecho a sus 
padres naturales y a la estabilidad que se deriva del amor conyugal fiel. 

Hoy en día, trágicamente, el 40 % de los niños estadounidenses nacen fuera 
del contexto del matrimonio.13 Esta inestabilidad social básica, junto con 
la presencia igualmente desestabilizadora del divorcio, significa que el 35 
% de los adolescentes de hoy en día viven sin uno de sus padres biológicos 
en el hogar.14 En consecuencia, la cultura de inestabilidad familiar de Es-
tados Unidos a menudo conduce a la inestabilidad emocional y a una dis-
minución de la confianza en las relaciones. La Iglesia promueve la santidad 
del matrimonio y el bien de la familia y sus miembros, y por esta razón an-
ima a todas las madres, padres e hijos, independientemente de sus circun-
stancias matrimoniales o familiares, a que se vean a sí mismos como agentes 
de la sanación y la restauración de nuestra nación y nuestra cultura.

Cuando carecemos de conexión con los demás, a menudo carecemos de 
un sentido de propósito. Como seres humanos, somos naturalmente so-
ciales y nos atraen las relaciones con los demás. Por eso, el aislamiento 
suele llevar a muchos jóvenes a sentir una sensación de desorientación y 
falta de sentido. Un informe reciente reveló que el 58 % de los adultos 
jóvenes afirmaban haber experimentado poco o ningún propósito o sen-
tido en sus vidas durante el mes anterior.15 Como era de esperar, la mitad 
de los adultos jóvenes encuestados afirmaron que la falta de un propósito 
claro en sus vidas afectaba negativamente a su salud mental.16 

En otras palabras, la desesperanza tiene un impacto directo en la salud. 
Los términos «enfermedades de la desesperación» y «muertes de la deses-
peración» se refieren a aquellas personas que, al enfrentarse a la sensación 
de que su futuro personal, material y social es sombrío, caen en el abuso 
de sustancias u otras formas de autolesión que a veces pueden ser mor-
tales.17 La desesperación ha aumentado significativamente en la última 
generación; ahora es la quinta causa de muerte en nuestro país.18  



34

Las promesas del mundo moderno, incluida su garantía de que podemos 
o debemos liberarnos de cualquier vínculo personal o conexión humana 
que no hayamos elegido consciente y constantemente, resultan ser falsas. 
Afortunadamente, la búsqueda de la felicidad, tan característica de Esta-
dos Unidos, puede orientarnos correctamente si entendemos esta búsque-
da tal y como la entendían los fundadores de Estados Unidos, como una 
felicidad virtuosa que resulta de la salud y el bienestar del cuerpo, la mente 
y el alma, con la nación y su pueblo correctamente orientados hacia Dios 
como autor de nuestras vidas. Nuestra búsqueda de la felicidad puede 
desviarse rápidamente cuando se desconecta 
de la concepción cristiana de la felicidad como 
fruto de la fe y la virtud. Cuando nos liberamos 
de las falsedades y trivialidades del mundo mod-
erno, podemos recuperar el conocimiento que 
tenían sus fundadores: la felicidad de la nación y 
de los ciudadanos depende, ante todo, de nues-
tra relación con Dios. 

Una concepción cristiana de la salud mental
y la felicidad 

Cuando hablamos de una comprensión cristiana de la felicidad, la salud 
mental y el bienestar, nos referimos al auténtico florecimiento de la per-
sona humana. La diferencia entre la visión católica y la visión secular de la 
felicidad y la salud mental es la diferencia entre una mentalidad de «libre 

La felicidad de 
la nación y de los 
ciudadanos depende, 
ante todo, de nuestra 
relación con Dios. 

34



35

para» y una mentalidad de «libre de». El mundo secular adopta un en-
foque de «libre de»: libre de las ansiedades, de las cargas, de la angustia 
e incluso de sus síntomas. Sin duda, este tipo de libertades son deseables 
e importantes, pero no son un fin en sí mismas. El enfoque cristiano de 
la salud mental, el bienestar y la búsqueda de la felicidad aborda y reduce 
los problemas de forma deliberada, a menudo mediante el asesoramiento, 
pero también va más allá.19 La perspectiva cristiana de la «libre para» nos 
anima a reconocer la libertad como un don destinado a nuestro florecimien-
to integral. El enfoque cristiano nos guía a considerar lo que Dios nos pide 
en nuestras vidas. Cuando lo hacemos, podemos superar la ansiedad o la 
angustia y cualquier intento de controlarnos a nosotros mismos, y abrazar la 
fe y la confianza en Dios, que desea nuestro bien y nos llama a una felicidad 
eterna que solo se experimentará de forma imperfecta e incompleta en esta 
vida (1 Corintios 13:12). Cuando llegamos a ver a la luz de Dios, se nos con-
cede la gracia de contemplar la felicidad eterna y la trascendencia del cielo. 
De este modo, podemos experimentar incluso en esta vida la alegría y la paz 
duraderas que caracterizan a los hombres y mujeres cristianos de todas las 

generaciones.

La alegría y la paz de la felicidad cris-
tiana son verdaderamente distintas de 
las nociones seculares, que a menudo 
son respuestas fugaces a nuestras cir-
cunstancias cotidianas. Podemos ser 
felices cuando escuchamos nuestra 
canción favorita, cuando un amigo 
cuenta un buen chiste o cuando dis-
frutamos de una comida en particular. 

Este tipo de felicidad se desvanece. El cristiano, por la gracia de Dios, ve 
más allá de las circunstancias cambiantes y de las experiencias temporales, 
y percibe realidades más profundas y significativas. En un discurso reci-
ente dirigido a los sacerdotes misioneros, el Papa León XIV hizo unas ob-
servaciones que podrían aplicarse fácilmente a todos los fieles. En verdad, 

La alegría y la paz de 
la felicidad cristiana 
son verdaderamente 
distintas de las nociones 
seculares, que a menudo son 
respuestas fugaces a nuestras 
circunstancias cotidianas. 



36

todos los cristianos están llamados a «irradiar nuestra experiencia personal 
de amistad con Cristo, que se refleja en nuestra forma de vivir, en nuestra 
actitud, en nuestra humanidad y en nuestra capacidad de vivir relaciones 
sanas».20  Cuando elegimos la fe y la confianza en Dios, especialmente en 
circunstancias difíciles e incluso abrumadoras, disfrutamos de la alegría y 
la paz del reconocimiento cristiano de que, al igual que no somos los au-
tores de nuestras propias vidas, tampoco seremos los autores de su propia 
felicidad duradera.

Entonces, ¿cómo podemos alcanzar la felicidad cristiana y la salud mental 
en un mundo lleno de penas? Debemos estar dispuestos a conectar con los 
demás. Estamos hechos para vivir en comunidad y encontramos nuestro 
propósito cuando se nos da la oportunidad de cultivar relaciones auténti-
cas con los demás y practicar virtudes como la compasión. Todo lo que es 
devocional y sagrado también es saludable para la psique humana, incluido 
el sacramento de la reconciliación de forma regular. Aunque todos exper-
imentamos los efectos del pecado original y personal, no debemos pensar 
que todo el mundo necesita asesoramiento. Existen medios ordinarios de 
felicidad y santificación en la vida cotidiana, en forma de amistades, rela-
ciones familiares y construcción de comunidad. Debido a la estructura de 
nuestra sociedad, debemos ser más intencionales que nunca con nuestras 
prioridades diarias, especialmente en lo de las relaciones con amigos y fa-
miliares. Investigaciones alentadoras muestran que las conexiones sociales 



37

positivas no solo son esenciales para la salud mental, sino que también 
mejoran la salud física y la esperanza de vida.21 Para algunos, esto es relati-
vamente fácil de conseguir, mientras que, para otros, ya sea por ansiedad, 
depresión o trauma, la idea de buscar relaciones satisfactorias y establecer 
conexiones positivas puede resultar abrumadora. En tales casos, es esencial 
buscar asesoramiento profesional.

La terapia cristiana nos restaura para nuestra 
peregrinación diaria

Un profesional de la salud mental, anclado en la verdad y guiado por la fe, 
puede ayudar a las personas a desafiar las formas negativas y falsas de ver el 
mundo, a procesar y sanar viejas heridas, y a fomentar el desarrollo de nue-
vos comportamientos y hábitos positivos. Un buen consejero tendrá una 
comprensión cristiana del mundo y de la persona humana, en lugar de una 
comprensión secular: que las personas están orientadas hacia Dios, hacia 
las relaciones humanas auténticas y hacia la práctica de las virtudes que les 
ayudan a vislumbrar el cielo incluso ahora. 

El asesoramiento implica compartir nuestra mente y nuestro corazón con 
otra persona con la esperanza de recuperar la salud y el bienestar del cuerpo, 
la mente y el alma. Por eso es tan importante que un consejero reconoz-
ca verdades fundamentales como la sacralidad de la vida humana dada por 
Dios, la santidad del matrimonio sacramental y la centralidad de la familia. 
Un consejero con una antropología teológica cristiana—es decir, la comp-
rensión de nuestro origen y destino último en Dios—está mejor preparado 
para ayudarnos a superar los obstáculos que nos impiden seguir plenamente 
la llamada de Dios en nuestras vidas. 

El asesoramiento, correctamente anclado en una antropología teológica 
cristiana, nos restaura y nos prepara para nuestra peregrinación diaria. A 
medida que recorremos este camino hacia el cielo, nos beneficiamos al dar-
nos cuenta de que el propósito del asesoramiento no es eliminar todas las 
dificultades ni establecer una dependencia perpetua de la terapia.22  La tera-



38

pia debería ayudarles a aceptar y abrazar los desafíos de sus vidas con la con-
fianza que proviene de una relación preeminente con Dios y la sanación que 
se ofrece a través de la relación con su Hijo, el Médico Divino. Esta terapia 
puede ayudarnos en nuestra sanación y recuperación, y a recuperar la liber-
tad de acción en nuestras vidas cotidianas.

Como católicos, entendemos que el su-
frimiento, ya sea físico o mental, es una 
invitación a acercarnos a Cristo al pie de la 
cruz. Podemos encontrar un propósito y 
un significado en el sufrimiento si primero 
reconocemos que todos sufren en difer-
entes grados y que la paz es posible cuando el sufrimiento se ofrece a Dios 
con confianza y oración sincera. El cristiano puede aprender a aceptar e in-
cluso a abrazar el sufrimiento, yendo más allá de las preocupaciones pur-

Como católicos, entendemos 
que el sufrimiento, ya sea 
físico o mental, es una 
invitación a acercarnos a 
Cristo al pie de la cruz. 

38



39

amente personales y centrándose en el bien de los demás. A su vez, estas 
conexiones personales les fortalecen el valor y la compasión por los demás y 
les impulsan a trascender sus circunstancias. 

La concepción católica del florecimiento humano se refiere a lo que la Ig-
lesia ha dado en llamar el desarrollo integral de toda la persona, en mente y 
cuerpo, ordenado a la mayor felicidad posible en esta vida y a la comunión 
eterna con Dios en la visión beatífica. Como observó el santo Papa Pablo VI, 
la Iglesia es verdaderamente experta en la humanidad23  y sabe que el florec-
imiento humano no puede reducirse simplemente a un intento de minimi-
zar las experiencias negativas o maximizar las positivas. En su encíclica Spe 
Salvi, el Papa Benedicto XVI habla de la importancia de reconocer que ser 
humano significa abrazar tanto lo bueno como lo malo y, a través de estas 
experiencias, volverse cada vez con más confianza hacia Cristo: 

Es cuando intentamos evitar el sufrimiento alejándonos de todo 
lo que pueda implicar dolor, cuando tratamos de ahorrarnos el 
esfuerzo y el dolor de buscar la verdad, el amor y la bondad, cuan-
do nos deslizamos hacia una vida vacía, en la que puede que no 
haya casi ningún dolor, pero la oscura sensación de falta de senti-
do y abandono es aún mayor. No es eludiendo o huyendo del su-
frimiento como se sana, sino más bien por nuestra capacidad de 
aceptarlo, madurar a través de él y encontrarle sentido mediante 
la unión con Cristo, que sufrió con amor infinito.24 

Sin embargo, el sufrimiento no debe confundirse con la desesperación. Si el 
sufrimiento es una dificultad que nos permite ver más allá de nosotros mis-
mos, acercándose a Cristo y a los demás, la desesperación, por el contrario, 

carece de esa cualidad centrada en los 
demás. La desesperación es un dolor 
que les aísla de los demás, nos man-
tiene centrados en sus propias luchas 
y les ciega ante cualquier significado 
y propósito más amplio. Aunque el 

Aunque el sufrimiento puede 
ser redentor para el cristiano, 
la desesperación no tiene 
ningún propósito positivo.



40

sufrimiento puede ser redentor para el cristiano, la desesperación no tiene 
ningún propósito positivo. Dios puede permitir el sufrimiento en nuestras 
vidas, pero prohíbe la desesperación. Cualquier persona que experimente 
una desesperación recurrente o implacable debe buscar ayuda y apoyo. 

Todos somos peregrinos, viajando con la esperanza de la felicidad eterna 
con Dios en el cielo y con Cristo, el Médico Divino, como nuestro sanador 
y esperanza en la tierra. Nuestros caminos serán difíciles a veces. Cristo nos 
dice: «El que quiera seguirme, que se niegue a sí mismo, tome su cruz y me 
siga» (Mateo 16:24). Podemos estar seguros de que Cristo, nuestro amigo, 
es verdaderamente el Consejero maravilloso y el 
Príncipe de la Paz (Isaías 9:5). Estamos llama-
dos a aceptar todo lo que Él nos permita sopor-
tar, sabiendo que, al llevar nuestras cargas con 
humildad y determinación, y con la ayuda de 
su gracia, podemos crecer en las virtudes del val-
or y la firmeza, así como en la fe, la esperanza y 
el amor. ¡Por la gracia de Dios, podemos luchar 
en este mundo por la felicidad eterna que Él promete a quienes le aman!

Nuestra esperanza de felicidad eterna

Reflexionemos juntos en oración sobre la importancia de la fe y de «pon-
er nuestra confianza en las promesas de Cristo y no confiar en nuestras 
propias fuerzas, sino en la ayuda de la gracia del Espíritu Santo» (CIC 
1817). Debemos confiar en nuestra fe en los momentos difíciles.

También debemos estar dispuestos a actuar por el bien de quienes necesi-
tan ayuda. En respuesta a las crecientes necesidades, la Diócesis Católica 
de Arlington ha creado un Consejo de Salud Mental. El objetivo de este 
consejo es ayudar a proporcionar orientación y recursos para apoyar a 
quienes experimentan problemas de salud mental significativos, así como 
a sus seres queridos. También nos comprometemos a ofrecer oportuni-
dades de formación a los consejeros de salud mental para que puedan pre-

¡Por la gracia de Dios, 
podemos luchar en este 
mundo por la felicidad 
eterna que Él promete a 
quienes le aman!



41

star mejor unos servicios transformadores basados en una antropología 
católica que hace hincapié en el carácter sagrado de toda vida humana y la 
dignidad de cada persona. Espero sinceramente que estos esfuerzos sean 
un faro para quienes claman ayuda en la oscuridad, de modo que puedan 
encontrar la ayuda que necesitan y llegar a experimentar la felicidad cristi-
ana y el pleno florecimiento ahora y para siempre.

Por último, en nuestra vida cotidiana, reflexionemos sin cesar sobre la 
promesa de Dios: «Tú eres mío» (Isaías 43, 1). Oremos con humildad 
y confianza, buscando siempre que sea necesario la ayuda de expertos 
profesionales que son instrumentos de Cristo para nuestra curación. Par-
ticipemos activamente en la vida sacramental de la Iglesia y apoyémonos 
unos a otros en nuestras comunidades parroquiales. Y que encontremos 
consuelo y paz en la frecuente recepción de la Eucaristía y en la adoración 
de aquel que promete salvarnos, por siempre y para siempre.

Bishop Michael F. Burbidge

41



42

Padre Celestial, 
sanador de los enfermos,

escucha nuestras oraciones por nuestros hermanos y hermanas 
que sufren en su mente y en su cuerpo.  

 
En su misericordia y amor

devuélveles la salud 
y concédeles fuerza y consuelo en tu Hijo 
y a través de la presencia reconfortante 

del Espíritu Santo, el Consolador.  
 

Por nuestro Señor Jesucristo, tu Hijo, 
que vive y reina contigo, 

en la unidad del Espíritu Santo, 
Dios por los siglos de los siglos. Amén.



43

recursos

•	 CatholicTherapists.com: directorio nacional de profesionales de la sa-
lud mental seleccionados por su fiel adhesión al Magisterio de la Iglesia.  
catholictherapists.com

•	 Asociación Católica de Psicoterapia: organización profesional crea-
da para apoyar a los profesionales de la salud mental mediante la pro-
moción del desarrollo de la teoría psicológica y la práctica de la salud 
mental, que abarca una comprensión completa de la persona humana, 
la familia y la sociedad, en fidelidad al Magisterio de la Iglesia Católica. 
catholicpsychotherapy.org

•	 Divine Mercy University: centro internacional para el estudio científ-
ico de la psicología desde una perspectiva católica. divinemercy.edu

•	 Campaña Nacional Católica de Salud Mental: una iniciativa de la 
Conferencia de Obispos Católicos de los Estados Unidos (USCCB) 
que se lleva a cabo durante todo el año para animar a todas las personas 
de buena voluntad a responder a la actual crisis de salud mental en los 
Estados Unidos. usccb.org/mental-health



44

1 El verbo griego ἁμαρτάνω (hamartanō, «errar el blanco») era originalmente un término de tiro con 
arco que se utilizaba para referirse a no dar en el blanco.
2 La palabra griega «hamartia» es el término principal para referirse al pecado y aparece a lo largo 
de todo el Nuevo Testamento. Cuando Juan el Bautista posa su mirada en Jesús, por ejemplo, las 
Sagradas Escrituras recogen su declaración: «¡He aquí el Cordero de Dios, que quita los pecados 
(ἁμαρτίαν) del mundo!».
3 2 Pedro 3:8 (Nueva Versión Estándar Revisada; «Pero no ignoren este hecho, amados, que para el 
Señor un día es como mil años y mil años como un día»).
4 Alianza Nacional sobre Enfermedades Mentales, «Mental Health by the Numbers» (La salud men-
tal en cifras), https://www.nami.org/about-mental-illness/mental-health-by-the-numbers/. Consul-
tado el 25 de septiembre de 2025.
5 Ibid.
6 Ibid.
7 Ibid.
8 Ibid.
9 Instituto de Estudios Familiares, «Growing Up Lonely: Generation Z» (Crecer en soledad: la gen-
eración Z), https://ifstudies.org/blog/growing-up-lonely-generation-z. Consultado el 29 de septiem-
bre de 2025.
10 Ballard Brief, Universidad Brigham Young, «Isolation among Generation Z in the United States» (El 
aislamiento entre la generación Z en Estados Unidos), https://ballardbrief.byu.edu/issue-briefs/isola-
tion-among-generation-z-in-the-united-states. Consultado el 29 de septiembre de 2025.
11 V. D. Kannan y P. J. Veazie, «Tendencias en Estados Unidos en materia de aislamiento social, com-
promiso social y compañía: a nivel nacional y por edad, sexo, raza/etnia, ingresos familiares y horas de 
trabajo, 2003-2020», SSM - Population Health 21 (2022): 101331.
12 Sherry Turkle, Alone Together: Why We Expect More from Technology and Less from Each Other 
(Nueva York: Basic Books, 2011).
13 Instituto de Estudios de la Familia, «Family Breakdown and America’s Welfare System» (La desin-
tegración familiar y el sistema de bienestar social estadounidense), https://ifstudies.org/blog/fami-
ly-breakdown-and-americas-welfare-system. Consultado el 29 de septiembre de 2025.
14 Ibid.
15 Proyecto Making Caring Common, Escuela de Posgrado en Educación de Harvard, «Generación 
Z: significado y propósito», https://mcc.gse.harvard.edu/whats-new/gen-z-meaning-purpose. Con-
sultado el 29 de septiembre de 2025.
16  Ibid.
17 Florida Atlantic University, «Estudio sobre las muertes por desesperanza», https://www.fau.edu/
newsdesk/articles/deaths-of-despair-study.php. Consultado el 29 de septiembre de 2025.
18 Maria Carmenza Mejia, Charles H. Hennekens, Robert S. Levine y Panagiota Kitsantas, «Deaths 
of Despair: A Major and Increasing Contributor to United States Deaths» (Muertes por deses-
peración: un factor importante y creciente en las muertes en Estados Unidos), Advances in Preven-

notas finales



45

tive Medicine and Health Care 7 (6 de noviembre de 2024): 1062, https://doi.org/10.29011/2688-
996X.001062.
19 Conferencia de Obispos Católicos de los Estados Unidos (USCCB), «Healing and Hope: A Cath-
olic Response to Mental Health» (Sanación y esperanza: una respuesta católica a la salud mental), 
vídeo de YouTube, 5 de diciembre de 2025, https://www.youtube.com/watch?v=mS1C-v9lrXs.
20 León XIV, Discurso a dos grupos de sacerdotes: a los participantes en el curso para formadores 
en seminarios y a los participantes en el capítulo general de los Hermanos Javerianos, discurso, Sala 
Clementina, Ciudad del Vaticano, 25 de julio de 2025, https://www.vatican.va/content/leo-xiv/en/
speeches/2025/july/documents/20250725-sacerdoti.html.
21 J. Holt-Lunstad, World Psychiatry 23, n.º 3 (16 de septiembre de 2024): 312-332.
22 Abigail Shrier, Bad Therapy: Why the Kids Aren’t Growing Up (Nueva York: Sentinel, 2024).
23 Pablo VI, «Discurso del Santo Padre Pablo VI a la Organización de las Naciones Unidas», discurso, 
Naciones Unidas, Nueva York, 4 de octubre de 1965, Santa Sede, https://www.vatican.va/content/
paul-vi/en/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651004_united-nations.html..
24 Benedicto XVI, Carta encíclica Spe Salvi, 30 de noviembre de 2007, 37.



46

Monseñor Michael F. Burbidge

El Reverendísimo Michael F. Burbidge es originario de 
Philadelphia, Pennsylvania. Asistió al Seminario San 
Carlos Borromeo y fue ordenado sacerdote de la Ar-
quidiócesis de Philadelphia en 1984.

Mons. Burbidge posee una licenciatura en filosofía y una 
maestría en teología por el Seminario San Carlos Borro-
meo, una maestría en administración educativa por la 
Universidad de Villanova y un doctorado en educación 
por el Colegio de la Inmaculada.

Además de sus tareas sacerdotales en parroquias y escuelas, fue secretario admin-
istrativo del Arzobispo de Philadelphia de 1992 a 1999. En 1998, fue nombrado 
Prelado Honorario de Su Santidad el Papa Juan Pablo II con el título de Monseñor. 
En 1999, el entonces Monseñor Burbidge fue nombrado rector del Seminario San 
Carlos Borromeo. En 2002, fue ordenado obispo auxiliar de Philadelphia.

El 8 de junio de 2006, el Papa Benedicto XVI nombró a Monseñor Burbidge 
quinto obispo de la Diócesis Católica de Raleigh. El 4 de octubre de 2016, 
fue nombrado por el Papa Francisco cuarto obispo de la Diócesis Católica de 
Arlington y tomó posesión el 6 de diciembre de 2016 en la Catedral de Santo 
Tomás Moro.

El Obispo Burbidge es miembro de varios Consejos Directivos, como el de la 
Universidad Católica de América, el Seminario Mount St. Mary, la Basílica del 
Santuario Nacional de la Inmaculada Concepción, la Universidad Católica In-
ternacional y el Comisariado de Tierra Santa.

Mons. Burbidge ha ocupado diversos cargos directivos en la Conferencia de 
Obispos Católicos de Estados Unidos y anteriormente fue Presidente del Comité 
de Clero, Vida Consagrada y Vocaciones de la USCCB, del Comité de Comuni-
caciones y del Comité de Actividades Pro-Vida.

En los últimos años, el Obispo Burbidge ha publicado cartas pastorales tituladas 
«En lenguas que todos pueden oír | Comunicando la esperanza de Cristo en 
tiempos de prueba» y “La Familia Cristiana, la Fecundación in Vitro y el Testi-
monio Heroico del Amor Verdadero”.




